



# SHRIMAD VALLABHACHARY AND HIS DOCTRINES.

( WITH ENGLISH INTRODUCTION )

( A fair treatise on the life and teachings of Shri Vallabhacharya, one of the foremost philosopher and spiritual guide of the Hinduism. )

SPECIALLY PREPARED FOR—  
THE VELLANATEEYA STUDENTS OF SHRI VALLABHA-  
CHARYA'S CASTE

THE SAME PUBLISHED BY  
THE VELLANATEBYA VIDYA SAMITI OF BOMBAY 2.

Not Marble, not gilded monuments  
Of Princes shall outlive the powerful rhyme.

**AUTHOR—**

BRAJNATH R. SHASTRI.—Visharad.

FIRST EDITION  
1000 COPIES

D. } COPY RIGHT BY THE AUTHOR { Price Rs. 3/-



॥ श्रीहरि: ॥

# श्रीभद्रलभार्य और उनके सिद्धान्त

( अंग्रेजी में भूमिका के सहित )

(शुद्धाद्वैत वैष्णव वैलुनाटीय छात्रवृत्ति भोगी छात्रोंके लियें )

प्रकाशक—

शु. वै. वैलुनाटीय विद्यासमिति-वर्षई

सर्वे वेदा प्रमाणं कलिनविवृतय सूत्रगीतापुराणे ।  
साकारं ब्रह्म सत्यं जगदणुमितय स्वाशरूपात्वं जीवा ॥  
आराध्यं प्रेमभक्तया व्रजपतितनयस्तस्य लीलानुभूति—  
मुक्ति श्रीवल्लभार्यरिति हि विजयते दर्शित सम्प्रदायः ॥

लेखक—

देवर्षि भद्रश्रीरमानाथशास्त्रितनुज—  
भद्रश्रीव्रजनाथशर्मा—विशारद

प्रथमांक्ति—१०००

संवत् }      इस पुस्तक के पुनः प्रकाशन का { मूल्य  
मार्ग—१९८४ }      अधिकार लेखक को है। { तीन रुपया

मोहम्मद्याम्

मणिलाल इ. देसाई इत्यनेन स्वीये ‘गुजराती’ प्रस्त्य  
“न्यूस मुद्रणयच्चालये”  
घ्रद्यित्वा प्रकाशितः ।

## **DEDICATION.**

With feelings of joy this fruit of labour of love  
is dedicated at the lotus feet of Lord Shri  
Krishna, Whoes' guiding light ever remains  
enshrined in the hearts of his devotees,  
as a deepest sign of profound  
love, respect and devotion,—

*By the Author.*

The undermentioned books have become useful in writing this work.—

### UPANISIADS AND SUTRAS

|   |                       |   |                      |
|---|-----------------------|---|----------------------|
| 1 | Shri Gitopanist       | 5 | Gopal Tapiniyopanist |
| 2 | Chhandogyopanist.     | 6 | Mundakopanist        |
| 3 | Ishavasyopanist       | 7 | Shandilya Sutras     |
| 4 | Shvetashwataropanist. | 8 | Bhakti Sutras        |
|   |                       | 9 | Narada pancharatri   |

### PURANAS

|    |                  |    |                         |
|----|------------------|----|-------------------------|
| 10 | Shrimad Bhagwata | 12 | Brahma Vaivarta purana. |
| 11 | Brahma Purana    | 13 | Padma purana            |
|    |                  | 14 | Mantra Bhagwata         |

### VALLABHACHARYA'S SANSKRIT WORKS

|     |                  |    |                                |
|-----|------------------|----|--------------------------------|
| 15  | Anu Bhashya      | 18 | Shastraarth Prakarana Nibandha |
| 16. | Subodhini        | 19 | Bhagwatarth „ „                |
| 17, | Shodash Granthas | 20 | Sarva Nirnaya „ „              |

### WORKS OF OTHER SCHOLARS (Sanskrit)

|    |                        |                      |
|----|------------------------|----------------------|
| 21 | Shuddhadvaita Martanda | By Girdharji Goswami |
| 22 | Vedanta Chintamani     | ,, Govardhana Bhatt  |
| 23 | Seva Kaumudi           | ,, Laloo Bhatt       |

### HINDI

|    |                                    |                        |
|----|------------------------------------|------------------------|
| 24 | Shuddhadvaita Siddhanta Sar        | By Ramanath Shastri    |
| 25 | Shuddhadvaita darshana (3 parts),, | ,, ,                   |
|    | Some lectures                      | ,, ,                   |
| 26 | Prakatya Varta                     | 27 Yadunath digvijaya. |

### GUJARATI

|     |                                        |                          |
|-----|----------------------------------------|--------------------------|
| 28  | Files of Venunada (monthly periodical) | Edited by M. T. Teliwala |
| 29  | ,, Pushti Bhaktisudha                  | Edited By V. N. Shah.    |
| 30  | Pushtimargopadeshika                   | By C H Shastri           |
| 31. | Pushtimarga no Itihasa                 | By V H Shastri           |

---

## PREFACE.

---

The author expresses his great satisfaction in bringing forward his very first attempt towards doing something calculated to encourage the study of Pushtimarga, otherwise known the Vallabh Sampradaya of the great Hindoo religion.

The necessity of such an introductory work was greatly felt by the Hindi knowing public. Till this work goes in press, there exists no book in Hindi literature which can give a clear but full view of this Pushtimarggeya sampradaya. In the following pages an attempt has been made to make clear to every one this Sampradaya which has been misunderstood or misrepresented So long.

the idea of writing such a history of Pushtimarga has been present in author's mind for the last five years. But the initiation of the present venture ows its direct origin to the proposal made by the विद्या समिति of the शुद्धाद्वैत वैष्णव वेल्लनाटीय ब्राह्मण महासभा of the northern vellanateeya community.

In the year 1925 A. D. the विद्या समिति of the said महासभा was organised and scholarships of different types were granted to encourage the spreading of learning among its community.

The Sampradaik text book which was recommended by the Vidyā samity for the students was शुद्धाद्वैत दर्शन part Second. But as the first part of the said book was not available the Vellanateeya students experienced great difficulty and inconvenience in understanding the ideas of Pushtimaga which were being Supplied to them in the part Second of the said book शुद्धाद्वैत दर्शन.

The students, humbly carried their complaints to the Hon secretary of the वेळनाटीय विद्यासमिति and requested him to Supply them any other book for reference, as it was quite difficult to understand the second part when on previous part has been read

The विद्यासमिति considered their claim to be lawful and showed its inclination to supply them with a complete text, dealing in with all the references about the Pushtimarga

Consequently the Vidyā samiti after getting the permission from वेळनाटीय महासभा, communicated the proposal of writing such a book to the author

Although the author was fully conscious of the various difficulties attending such attempt and at the same time he also knew fully well the greatness of the work and inability of his own for this undertaking. Really there stands a

wide gulf between these two. Yet the prospective pleasure of doing some little service to the rising generation of Vaishnavas overcame all fears which were at first deterring him from undertaking this responsibility.

The author very willingly agreed to undertake the responsibility and soon after the permission set to work. The author, after composing a rough scetch of the work, showed it to the Hon secretary of the विद्या समिति The samiti approved of the work with slight modifications It must, however, be confessed that the present work is really entirely different from its prototype and from the above scetch.

The present work, no doubt, is far more voluminous and detailed then what it was originally intended to be, and in being based on an altogether different system of arrangement, it promises to have come in altogether new garments.

when the work was in progress the author had to meet great many obstacles. The family calamities fell on the author in succession His wife passed off. Just after thirteen days of the sorrowful death his second son passed away. After another eight months cruel fate took away his dearest son Upendra !

The latest separation was so much distressing that for many a days he did not touch the work. But consequently when the senses returned to their places, he summoned his courage once more, though the adverse circumstances had done much to damp the author's spirit.

Consequently the press copy was prepared and was given to the manager of Nawakal press Just then the chhappan bhog mahamahotsava of shri Dwarkadheesha of Bet Dwarka was performed and the author had to go there. It was arrenged by the manager to send the proofs to the author at Dwarka But being there for so many days not a single page of the proofs was received. When the author returned to Bombay, he found the press copy lying idle in the desk of the manager ! After considerable repentance the copy was taken away back and was given in the news printing press of Gujarati from where the book is being printed.

The aim in the preparation of this work has all along been to express accurately in simple language the various senses of all the departments of Pushtimarga. Care has been taken not to overload the readers with superfluous subject. This is sufficient to enhance the usefulness of the work without sacrificing to-

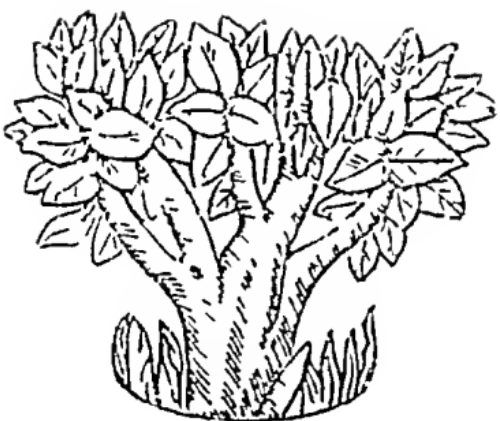
any appreciable extent, the convenience of those who may have used this work.

An introduction of Pushtimarga for non-Hindi readers is also attached herewith.

The author can not conclude this preface without acknowledging his hearty thanks to his friend mr J. R. shroff B. A. for kindly going through this preface and introouction, while a press—copy. He also acknowledges, with due respects, his hearty indebtedness to the Vidya samity of vellanateeya mahasabha for the trouble of examining the press copy. The help, from the works of the previous workers in this field, is taken with thanks

The author shall be very grateful for any correction and suggestion that may be sent by his indulgent and honourable readers and critics, and will try to profit by them when the book reaches its second edition

|                                                                        |   |                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------|
| Bara mandir,<br>ombay ( India )<br><u>Annakoototsava</u><br>1984 V. S. | } | BRAJNATH SHASTRI,<br>( THE AUTHOR ).<br><hr style="width: 10%; margin: 10px auto;"/> |
|------------------------------------------------------------------------|---|--------------------------------------------------------------------------------------|



## INTRODUCTION.

---

### Shri Vallabhacharya.

Shri Vallabhacharya, the founder of this Pushtimarga was born on the eleventh day of the dark half of Chaitra 1535 Samvat or in 1479 A. D in Champaranya near Raichur. He was a high caste Hindoo Brahmin of Vellana-teeya community which is renowned as yet a pious and wel-educated community of India. His ancestors were in study of the Taittireeya Shakha of the black Yajurved. His father's name being Laxman Bhatt and Yallamagaru being his mother.

Like other Acharyas Vallabhacharya also did believe that he was specially sent here by Lord Shri Krishna to inaugurate and introduce the way in which the Gopees of Gocul had attained the सायुज्य प्राप्ति or being one with Lord Shri Krishna.

However, one thing is certain that he tried his best to spread religious true ideas among the learned people and growing public of the age. From his very childhood he is said to have possessed the sharpest intellect and is said to have mastered the Vedas, the Upanishads, Smruti, Purana, Itihosas and Darshanas.

at the age of Eleven only! It is said that even during his school life he used to show to his class fellows the weak points of other philosophic system

At that time Shri Shankaracharya's mayavad was in its full progress and had become the main object of talk in the learned circle. At this juncture when he was merely a boy Vallabh pushed himself forward in the learned circle and dared to show the defects of mayavada of Shri Shankaracharya and discussed with his learned friends if they pleaded for mayavada This habit of debate created in his mind an idea to supply a true and thorough knowledge about Brahman which was so mis understood by the learned Pandits

Accordingly he studied very minutely all the Bhashyas of different Acharyas and came to the conclusion that not only Shri Shankaracharya but even Madhvacharya and Ramanujacharya have done injustice to the author of Brahma Sutras. He came to know that no one up to that time understood the author of the Brahma Sutras He then propounded his Brahmavada in the learned society of Benares and showed that the only doctrine consistent with the Vedas, Upanishads and Geeta was the Brahmavada only. This Brahmavada was-

altogether a new thing to the pandits and it's natural that they denied its superiority over mayavada. Vallabh was not a man to become quiet and though obstructed in many ways he began fearlessly to place his conclusions in the form of Brahmavada before the learned society when ever he founds the opportunity to do so.

After a complete and careful study in the Bhashyas Vallabh took to his mind to preach this Brahmavada first among the learned men of Benares. At that time Benares was the chief seat of learning and had become the cidental of the Shankaras. So, he began to preach his Brahmavada here. But when his teaching was meanfully obstructed and even his life was threatened, he better thought it wise to leave kashi for a time being.

Accordingly he left Kashi and stayed at Laxman Balaji in South. The chief object of coming to Laxman Balaji was to study the Bhakti shastras more closely as it was very difficult to get the literature pertaining to Bhakti Shastra elsewhere. There he devoted his time in examining the library of the temple, and studied more closely Bhakti Shastra and all Schools of Astika and Nastika thinkers He also made himself more acquainted with Vaishnava and Shaiva Agams

at Laxman Balaji and found very distinctly that the only doctrine aparting justice to the Sutrakara and based on Astika Darshana was his Brahmavada

In the mean time he heard that a great religious meeting is called by Krishnadevaraya, the powerful monarch of Vijaynagarām, to examine the merits and demerits of the several other doctrines and religious system of Hinduism. The king himself was a great Scholar and when the superiority of mayavada was preached before him he wished it would be better if this matter be decided in the Court of the learned pandits and Acharyas of India

Consequently the great religious conference was organised. The great learned pandits and Acharyas of the country were invited. Considering this to be the most suitable opportunity to preach his Brahmavada, he made his way to Vijaynagaram. The session seems to have been going on when Vallabhacharya entered the session room. It seems that the Shankara learned pandits were on the eve of winning the Sabha when Vallabhacharya made his appearance there. When he was asked to speak something he very humbly but firmly asked, on what subject the discussion was going on.

When the necessary information was given, and when the Shankara view was explained he boldly denied to accept the Shankara doctrines. It seems that a very warm debate between the Shankaras and Vallabhacharya then took place. The Shankar Pandits wanted to defeat this new comer in the very first blow and asked Vallabhacharya what proof would he give for the Brahman being not निर्वस्तु ?

To this Vallabh Dixit replied in a very expressive mood, throwing all the doctrines and arguments of mayavada in back ground. He most successfully exploded Shankaracharya's doctrine of maya and also pointed out the defects of Ramanuja's, Madhva's and Nimbaraka doctrines, and proved to the hilt the superiority of his Brahmavada or the doctrine of Shuddha Advaita or the Adaita pure, which has its bases in the Vedas along with the Upanishads, the Gita, the Brahmasutras and Bhagwat.

He baffled all the learned pandits and Acharyas by putting before them his Brahmavada, which was new to them, by powerful arguments. He strongly and firmly pleaded for the Advaita pura and denied the interference of Kevaladwaita or Vishishtadwaita whatsoever. it seems that no one dared to speak before

him or against his powerful doctrine. Every mouth was full with the word of admiration. This made a very great impression, particularly on king Krishadevaraya and generally on all Pandits and Acharyas. They all unanimously announced Victory of Shri Vallabhacharya. The Victory of Shri Vallabhacharya was grand. All accepted the superiority of Shri Vallabhacharya.

In consequence of this session, the king performed a kanaka-bhishek ceremony of respect, with hundred mounds of Gold and conferred the title of mahaprabhoo or the great lord on Vallabhacharya.

The disinterestedness of mahaprabhu was so great that he did not accept any gold from this. He distributed the same among Brahmins, and showed his wish to commence his travels. This act of his, again put the king and others to the warm admiration for him. The king along with Vyasteertha approached Vallabhacharya and presented him with a good many valuables. From these presents he is said to have prepared one gold mekhala set with diamonds and rubies and presented the same to God Shri Vithalnathji there. Vyasteertha was so much impressed that he actually requested Vallabhacharys to become the

head priest of his matha after him. But Vallabhacharya could not accept this offer and commenced his travels.

When this great event of Kanakabhishek or the grand victory, happened the Sampradaik Gatha or belief says that the age of Shrimad Vallabhacharya at that time was only of fourteen. But by the historical facts now available, we learn that the age of Shri Vallabhacharya was of 30th at that time.

He then proceeded to his pilgrimage to the south and had many controversies with different scholars of Ramanuja, Madhva and Nimbarka Sampradaya. Thrice on foot he visited all the important seats of learning from cape-comorine to the Himalayas and from Dwarka to Jagannatha and preached freely his Brahmavada.

According to sampradaik belief it is said that while on tour shri mahaprabhu happened to see shri vedavyas the author of Brahma-sutra, at Badrikashrama. Vallabhacharya asked vedavyas why he (vedavyasa) had arranged the sutras in such a way that their meaning might be taken to mayavada? He also showed his meaning and Bhashya of vedavyaseeya sutras and explained the doctrines of Brahmavada to him. Sari Vallabhacharya

also narrated a part of subodhini—A thought ful commentary upon Bhagwata before vedavyasa Vedavyas was very much pleased by his works and asked vallabha to make a wide spread of his learning पुस्तक

Shri Vallabhacharya also met shri krishna chaitanya of Bengal otherwise known as Gourang mahaprabhu of Nadia But there is no truth in the rumour that vallabhacharya was father in law of Shri Krishana chaitanya

When Shri Vallabhacharya again returned to Kashi, after his Kanakabhishek at Vijayanagaram, he seems to have met with warm opposition from mayavadī pandits of Benares. In order to make them all silent for ever, Vallabhacharya issued a pamphlet in mixed verse and prose (patravalambanam) and pasted the same to the doors of Kashi Vishwanath and challenged all pandits of Kashi to refute it. It seems that pandits of Benares could not stand against the powerful arguments of Vallabhacharya and meanfully threatened vallachacharya Consequently vallabhacharya left Kashi again and moved to Adel near Allahabad, where he spent most of his later portion of life in finishing the works which were begun by him during his travels

It seems that vallabhacharya's career was not overlooked by non-Hindoos also, of that

time Shah Sikandar Lodi was the ruler of Delhi at that time and was known as a blind follower of mahomedanism throughout of India. He tried his best to spread pan Islamism throughout India and applied every material to spread Islamism in India ॥ मा. इ.

When Sikandar Lodi heard of vallabha-charyas great achievements he wished to see this extraordinary prophet personally. Accordingly it is said that Sikandar Lodi with some of his officers privately went to see Shri Mahaprabhu and immediately on seeing Shri Mahaprabhu he was so much impressed that he bowed his crowny head at the feet of Shri Mahaprabhu ॥ मा. इ.

After his return to Delhi he ordered Honahar, the best artist of his personal staff to go to Adel and have a coloured paint of Shri Mahaprabhu. The order was executed promptly and a nice picture of Shri Mahaprabhu was ready by the mehomedan artist

Till a very long period the picture was reserved in the royal palaces of mehomedans and the same was given in present by the great mugal emperor shahjahan to the ruling chief of Krishnagrah, Maharaja Roopsinsji, as a great victory over Afghanistan by him

From that time the original picture of Mahaprabhu is possessed and worshiped by the kings of Krishagarh.

It seems that mahaprabhu had married when he completed his task of spreading Bhagwat dharm or Pushtimarga over India. His wife's name was mahalaxmi By her, mahaprabhu had two sons:-Gopinath and Vithaleshwara. All the present maharajas are direct agnate descendants of Vithaleshwara.

It seems that most of his thoughtful works were written aftr he had married. Hs made his permanent residence at Adel and served lord Shri Krishna wholeheartedly. The whole life of shri mahaprabhu was ideal. without any pomp or show he used to pass his life and was busy with writing, when he got time after the service of lord Krishna.

According to sampradaik gathas it is said that while shri mahaprabhu was in his travels he received a special Summon from God shri Nathji in Jhad khanda and immediately after the call he left for Vraja. There he set up the shrine of shri Nathji on the holy hill of Goverdhana near muttra. व दि.

During his stay in Vraja, on the mid night of 11 th day of the bright half of shravana, Vallabhacharya says, he had holy communion with lord shri Krishna who commanded him to initiate Jivas in his service. The same is known as Brahmasambandha.

At the age of 52 he left his home for ever and joined the Bhaktimargiya Sanyasa. He came for the last time to Benares. The atmosphere of the city had become very calm and favourable for him. Many learned people came to him and bowed their head. Vallabh himself was now calm. He observed a vow of silence and applied his mind to his lord. During his मौनव्रत or vow of silence his son Vithaleshwara with some of his followers came to him and wished to have last instruction from Mahaprabhu. On a piece of paper mahapraboo wrote for last three and a half verses of instruction which are known as शिक्षा सार्धमयकोकी or the instruction of three and a half verses.

Then after a very short time Vallabhacharya left the world keeping behind him his most glorious fame. His life was full of devotion toward God and pity toward mankind. He preached what was solely truth and leading toward God. He left the world at the age of 52. When he released his body consisting of five elements it is said that he made his direct way to heavens. The scene of that time described by Dr. Wilson is as follows.

"Having accomplished his mission he is said to have entered the ganges at Hanumanghat when stooping in to the water he disappeared and a brilliant flame arose from the spot

and in the presence of a host of spectators he ascended to heaven and was lost in the firmament "

His whole life was based on वेराम्य or Ascetism. He kept himself free from all wordly pleasures. In all his works he insists on वेराम्य and स्थाप or abandoning. He himself remained an ascetic and instructed the followers to follow him.

### Vallabhacharya's Teachings.

The main teaching of shri Vallabhacharya was Pushtimarga. This book mainly deals with the subject of Pushtimarga which is being adopted by the Vallabh Vaishnavas

Pushtimarga means the blessed way of obtaining salvation, in our words (स्वरूप सायुज्य) or being one with lord krishna through worship and obedience of lord shri krishna. It is better known as मण्डदनुप्रहमार्ग or the way of the grace of Almighty lord shri Krishna. It never means the nourishment of the physical body as some people ignorantly take it to be. Shri Vallabhacharya clearly defines Pushti as thus

" कृतिसाध्य साधनं ज्ञानभक्तिरूप शान्तेण वोध्यते । ताम्यां विहितम्या मुकिमर्यादा । तद्वितानपि स्वस्वरूपवक्तेन स्वप्राप्तं पुष्टिरित्युच्यते । "

The mukti or the salvation is attained by ज्ञान or knowledge and भक्ति or devotion towards God, according to the ways shown by the Hindu shastra. The attainment of mukti by

these ways, prescribed by the shastras is called मर्यादा or getting salvation through maryada or by means shown by the shastras. But for those who can not adopt these ways and for those who merely depend upon the grace of God, the attainment of salvation is adopted by them by the virtue of Lord shri Krishna's own power which is called स्वत्वरूप बल and the same is called Pushtimarga.

Shri Vallabhacharya is of openion that the Bhakti preached by the Madhvacharya is Rajas, by Ramanujas satvik and by Vishnooswami, Tamas. The भक्ति or the devotion preached by him ( Shri Vallabhacharya ) is Nirguna. It means that an unflinching and most enduring love is to be shown towards Lord Shri Krishna Surpassing all, whether it may be pertaining to this world or to the heavens, the love towrds Lord must be maintained in every possible ways This is the main doctrine of our Pushtimarga. It is based on the knowledge of the greatness of Shri Krishna. Shri Vallabhacharya ensures that in this kali age the salvation can only be secured by devotion towards God and by no other means

As the powerful flow of the ganges makes its way through rocky mountains and thicky bushies, the devotion towards Lord Krishna

should be the same. This love should not be interrupted by obstacle whether it may be Laukik or Vaidik.

Shri Vallabhacharya's Pushtimarga is generally known as शृद्वैत or the pure advaita. The same is known as व्रह्मवाद.

According to the views of Vallabhacharya Shri Krishna is परब्रह्म or the main God Brahma, Vishnoo and Shiva are the three manifestation of परब्रह्म or the main God. The three Gunas, Satva, Rajas and Tamas are the three powers of maya. These three gunas have more or less influence over Brahma, Vishnoo or Shiva but they have none over परब्रह्म or Lord Shri Krishna. He is therefore called निरुण or having no influence of Satva, Rajas or Tamas gunas. So the only protection of Lord Shri Krishna is sought here and no worship of Shiva or Shakti is allowed. It never means by this that the other deities use degraded or dishonoured. The main idea is to take the protection of one and one God only.

The thing which is to be marked, is this that Vallabhacharya never taught any thing which was altogether a new one. His teachings were from Vedas, Sutras, Gita and Bhagwata. He only tried to open and make clear the real truth which was misunderstood or hidden for so long a time.

## Doctrines of Vallabhacharya.

According to Vallabhacharya's principles Brahman has a form which is faultless and replete with all virtues. It is self dependent and is devoid of material body. It has endless forms. It is invariable and yet variable. It is a substratum of all opposite characteristics and is not accessible to reason. The greatest soul (Lord Shri Krishna) is termed in the vedas as Brahman, in Upnishads Paramatman and the same in Bhagwatgita, Bhagwana. It is Satchidananda. It is all pervading and immutable. It is omnipotent and self dependant.

All this which is seen here is surely Atma. The Almighty lord, creates and is created. The soul of the world protects and is protected. The soul is destroyes and is destroyed.

Vallabhacharya has accepted Paramatman as Lord Krishna on the authority of this Shloke.—

कृष्णभूवाचकः शन्दो जश्व निर्वृत्तिवाचकः ।  
तयोरेक्यं परब्रह्मकृष्ण इत्यमिधीयते ॥

i.e. The word *Krish* denotes power and the syllable *Na* denotes bliss. The combination of these two is called परब्रह्म or the great Lord

## The Jagat or the world.

According to Shri Vallabhacharya this Jagat or the world is the creation of Brahman.

In the commencement there existed only Paramatman. He created the world for his play. Consequently in order to create the world he desired and himself became many. Accordingly millions of atoms flowed out of its body which consisted of Sat, Chit and Ananda, like sparks from fire. The atoms that flowed from sat or existence became matter, those that flowed from Chit became Jiva and those that flowed from Anand became Antaryamins.

As all these atoms have emanated from the original Parabrahma they can not be unreal. The world therefore is neither illusory nor false.

## The Jiva or the Living beeing.

Jiva is the Ansha or the fragment of Parabrahman. As the sparks of the fire are not Separate from their original the fire, the Jiva also is not different or seperate from Brahman.

## Two powers of Parabrahman.

There are two great powers of Parabrahman *viz* Avirbhava or evolution and Tirobhava or involution. The world comes in to existence when the power Avirbhava of Parabrahman works and when Tirobhava power becomes active there remains God only.

## Brahmasambandha.

In Sampradaya, there are two rites generally performed १२ शरण मन्त्रोपदेश and आत्मनिषेदन. The first gives recognition as a Vaishnava and the second makes one Adhikari in the Seva marga. The first initiation is given by a descendant of Vallabhacharya by repeatation of the formula भीकृष्ण. शरणं मम in the ears of the child and then putting the Tulsi Kanthi on his neck. The performance of the second initiation is also performed through a descendant of Vallabhacharya. In both the initiations, age is not to be considered. The second rite is Brahmasambandha.

Brahmasambandha means the initiation ceremony of Pustimarga. Without this initiation, no one can become the Adhikarin or has right of seva or service of Lord Krishna in Pustimarga. This initiation consists of two parts. One is the formula to be repeated by the initiate before the deity Lord Krishna by holding tulsi leaves in hands and afterwards placing the same at the feet of the deity through Acharya. The other part is the effect of the same, on the devotee, by which he becomes the Adhikarin in the sevamarga of Lord Shri Krishna.

The expression Brahmasambandha means re-

lation ship with Brahman. The first step which an initiate is to take is to realize the relation that ever exists between God and man At the time of this initiation ceremony the initiate is required to utter the formula which means a complete self renunciation or self dedication to God Lord Shri Krishna

The formula of Brahma-sambandha is based upon the vedas, sutras and Gita The relation ship between god and man is fully explained in our shastras The Jiva or the living beeing is Ansha of Para-brahman or God When he becomes separete from his Anshin Lord Krishna and comes to the world he forgets his relation ship, owing to a strong attack of five wordly faults Shri Vallabhacharya says that a Jiva can only become free and pure when he takes Brahma-sambandha

In the Brahma-sambandha formula the position of Jiva is explained The initiate after taking the Tulsi leaves in his hands before deity utters the mantra which means— “Oh Lord Shri Krishna, I’m yours, I’m your servant I’m seperated from you thousands of years before and am suffering the pangs of seperation My pleasure has gone away as I have become seperated from you Oh Lord Krishna, I hereby offer and dedicate my life

along with my conscience and their duties to you I herewith, O Lord, dedicate my wife, my children, my wealth, my home and every thing pertaining to myself to you."

It is to be remembered that this dedication is to be made to Lord Shri Krishna and not to any human being including Acharya or guru. This is also called Atmanivedana or self surrender. This self surrender is to be remembered always and should be realized every now and then.

Shri Vallabhacharya says that the Brahma-sambandha mantra was specially communicated to him by Lord Krishna himself on the mid night of the 11th day of the bright half of shravana the Hindu month

When the initiation is taken, the initiate should not accept any thing in his personal use, except offering the same first to Lord Shri Krishna.

Accordingly, when he is married and his wife comes, he should lead her to god Krishna and kneeling down should request the Lord that a new servant for his seva, or service is secured and is being admitted in the servant staff. Thus she is offered or dedicated to Lord Shri Krishna.

It is a monstrous mischief to substitute the word Acharya in place of Shri Krishna the great Lord.

## Some general views of Vallabhacharya.

Shri Vallabhacharya is of opinion that in this kali aga no yagnya will have its effect, as directed by the shastras. The vaidik yagnyas may successfully be performed only when Desha (the place) kala (the time) Dravya (The material) mantra (the formula) karta (the performer) and karma (the action) are pure. All this is impossible in this kali aga. So the chief way of obtaining God or salvation is Bhakti or devotion towards God and nothing else. In Bhakti, Seva or service of Lord Krishna is necessary. The seva has its nine characteristics and is divided in to three parts. Nine characteristics of Bhakti are—shravanam or the hearing of the glori of Shri Krishna, keertanam or the singing the glori of Krishna, Smaranam or remembering the glori of Shri Krishna, padasevanam or worshipping Lord Shri Krishna's feet, Archanam or worship of Shri Krishna, Vandanam or paying homage to Shri Krishna, Dasyam or being a servant of Shri Krishna, Sakhyam or being friend with Shri Krishna and Atmanivedanam or the self

surrender to Lord Shri Krishna. These nine characteristics are adopted step by step.

Seva means ingrossment of mind in Shri Krishna. The seva is divided in to three parts. Tanuja or the service done by one's body, Vittaja or the service performed by one's wealth and Manasi or the service attended by one's mind. Of these three, the service adopted by one's mind is considered the best.

The first step of Bhakti begins with shraavanam or the hearing of merits of God. The second step is keertanam or the singing the glory of God and so on.

The epithets of God should be uttered with knowledge of God and with pure feelings. Just as a heap of rubbish is carried away by flood similarly the sins are destroyed by hearing and singing the glory of God, lord Shri Krishna.

## The works of Vallabhacharya.

It seems that good many works compiled by Shri Vallabhacharya are not available. They are either destroyed or are lying hidden elsewhere as yet. Among the books now available Anubhashya stands first. One who is interested in Hindoo shastras and Hindoo philosophy and is a reliable critic, finds this Anubhashya to be the soundest commentary on the Brahma-

masutras of Vedavyas. Up till now, not a single Acharya except Vallabhacharya has become successful to show clearly the true meaning of the author of Brahmasutra

His second valuable work is Tatwadeep Nibandh which contains three chapters -Shastrarth prakarana, Bhagwataarth prakarana and Sarva Nirnaya prakarana. The shastrarth prakarana is the finest exposition of shrimad Bhagwat gita. Sarva Nirnaya deals with all the principle schools of philosophy. The third Bhagwatarth consists of a lucid explanation of the meaning of shrimad Bhagwata.

Besides these, his commentary on shrimad Bhagwata is known as subodhini. The whole commentary is not available. This also is one of his many prominent works. It stands as a very masterly and criticle work. The meanins of the author of Bhagwata is fully and masterly explained. It conclusively proves that Bhagwata is nothing but a systematic exposition of the science of most enduring love towards God Shri Krishna.

In small works shodashgrantha are well-renowned. It's a collection of sixteen small woiks which explain the idea of his views.

Vallabhacharya is said to have written some eightyfour volumes, but only a few of

his works are available now. The remaining works are either destroyed or are taken away. The author hopes that the enthusiastic vaishnavas will try to find out the remaining works and will put the same before the the slandering party in order to make them silent for ever.

During his stay in the north of India, Vallabhacharya came into contact with keshava kashmirin, the famous Nimbarka scholar. Keshava kashmirin presented his pupil Madhava Bhatt kashmirin to Vallabhacharya in Dakshina of Bhagwat katha shravana Madhava Bhatt became his devout disciple and acted as the scribe of Vallabhacharya. With him Vallabhacharya composed his numerous works During that interval Vallabhacharya wrote Purvamimansa Bhashya, Brahma sutra Bhashya and sukshma Tika Only a fragment of his purva mimansa Bhashya in available now, while sukshma Tika is almost lost.

### **Attitude of sampradaya.**

As regards morality, Vallabhacharya and his descendants remain very cautious and strict No descendant of Vallabhacharya has ever claimed himself to be Acharya The sampradaya recognises Vallabhacharya alone as Acharya When this is the position how would it be possible that maharajas recognise thems-

elves as shri Krishna ! Vallabhacharya himself says that he is merely a servant of lord shri Krishna It's another thing that maharajas are looked upon as objects of deep veneration like Krishna We see, in this, nothing wrong. The vedic injunction यस्य देवे परा भक्तिर्या देवे तथा गुरौ lays down the correct principle, that one who has भक्ति towards the teacher as he has towards God, to such a great soul these teachings become visible To entertain the same भक्ति towards आचार्य as they do towards God is necessary for the right understanding of his teachings In Pushtimarga Vallabhacharya is गुरु and the descendants are शुद्धदार.

This Pushtimarga lays down the principle that whatever country you belong to, to whatever community, whatever be your surroundings, you can approach God through this path of service based on love. We do find here that even mahomedans like Pathan Alikhan, Raskhan and Tajbibi or even some members of the untouchable classes could approach God by this path Followers of this path can observe their Varnashrama dharma which has reference to the body, but this prema marga entirely refers to the soul In this Bhaktimarga every one has अधिकार or right. This seva marga was proclaimed by Vallabhacharya. The highest divinity is not merely creator, destroyer sustainer etc,

but he is the object of the most fervent warmth of उक्त प्रेम Blessed were those who realised and enjoyed this love in the purest divinity To follow this path of love is to walk on the edge of the sword. Those who are unable to follow this, should dedicate every thing to lord shri Krishna. All can not be expected to reach this highest standard Only those who are completely निरुद्ध in Lord, can realise the highest beauty of this ideal. Up to this time only ब्रजाननास have become able to realise this highest ideal of this most enduring love towards lord shri Krishna. Hence women of vraja are Considered greater than ज्ञानिन्‌s, greater than भक्त्‌s, greater than मुनिन्‌s and even greater than नारद, प्रह्लाद or शोक्त्रियधर्मविद् like vasishtha

Vallabhacharya preached this Bhakti marga after a considerable deliberation, fully knowing that in this kali age every material has become impure, he found out a path by which all can approach God. His teachings are pure simple and entirely leading towards God, Lord shri Krishna.

With feelings of joy, the author offers this fruit of his labour of love to the lovers and devotees of Vaishnavism.

J-ara mandir,  
Bombay ( India )  
Annakoototsava  
1984 V S

BRAJNATH SHASTRI,  
( THE AUTHOR ).



## अनुक्रमणिका।

| विषयसूचि                                          | पृष्ठ. |
|---------------------------------------------------|--------|
| १—आमुख ( अंगेजीमें ) ...                          | ...    |
| २—पुष्टिमार्गका परिचय ( अंगेजीमें ) ...           | ...    |
| ३—श्रीमद्वलभाचार्य ...                            | ...    |
| आचार्य शब्दकी व्युत्पत्ति और रहस्य ...            | ...    |
| आचार्य चरणका स्वरूप ...                           | ...    |
| श्रीमद्वलभाचार्यका जीवनचरित्र ...                 | ...    |
| श्रीमहाप्रभुजीके समय देशका बातावरण ...            | ...    |
| आचार्य प्रादुर्भाव ( कविता ) ...                  | ...    |
| श्रीमद्वलभाचार्यके ग्रन्थरत्न ...                 | ...    |
| ४—श्रीविलभानुग्रहस्मरण ( कविता ) ...              | ...    |
| ५—पुष्टिमार्ग ...                                 | ...    |
| पुष्टिमार्ग कवसे प्रचलित हुआ १ ...                | ...    |
| सम्प्रदाय का मर्म ...                             | ...    |
| विश्वर्म पुष्टिमार्ग ...                          | ...    |
| पुष्टिमार्ग का तत्त्व ...                         | ...    |
| सर्वार्थसाधक पुष्टिमार्ग ...                      | ...    |
| पुष्टिमार्ग के अधिकारी कौन हैं १ ...              | ...    |
| शुद्धादैत ...                                     | ...    |
| ६—पुष्टिमार्ग में वेदोंका स्थान ...               | ...    |
| ७—पुष्टिमार्ग में वर्णश्रम ...                    | ...    |
| ८—अन्य देवताओं का हमारे यहाँ स्थान ...            | ...    |
| ९—श्रीमागवत ...                                   | ...    |
| १०—श्रीनाथजी ...                                  | ...    |
| श्रीनाथजी की श्रीमहाप्रभु को क्षाडखंड में आशा ... | ...    |
| ११—शुद्धपुष्टिभक्ति ...                           | ...    |
| १२—पुष्टिमार्ग के सेव्य श्रकृष्ण ...              | ...    |

| विषयसूचि                                                   | पृष्ठ. |
|------------------------------------------------------------|--------|
| <b>१३—ब्रह्मसम्बन्ध</b> ... ... ... ... १५३                |        |
| ब्रह्मसंबंध दीक्षा ... ... ... १५८                         |        |
| आचार्य के ही द्वारा मन्त्र ग्रहण ... ... १५९               |        |
| ब्रह्मसम्बन्ध दीक्षा की आवश्यकता ... ... १६०               |        |
| ब्रह्मसम्बन्ध लिये बिना स्वरूपसेवाका अधिकार नहीं होता १६१  |        |
| आत्मनिवेदन क्या है ? ... ... ... १६२                       |        |
| आत्मसमर्पण क्या है ? ... ... ... १६३                       |        |
| <b>१४—श्रीयमुनाजी</b> ... ... ... .. १६७                   |        |
| <b>१५—ब्रह्मवाद</b> के कुछ सिद्धान्त और उनकी समझ ... १६९   |        |
| ब्रह्मवाद ... ... ... १७४                                  |        |
| ब्रह्मवाद और मायावाद में भेद ... ... १७५                   |        |
| <b>१६—जगत्</b> ... ... ... ... १७८                         |        |
| <b>१७—ब्रह्मवाद</b> के सूत्र और उनके अर्थ ... ... १८७      |        |
| <b>१८—जीव</b> ... ... ... ... १९५                          |        |
| <b>१९—श्रीविठ्ठलनाथजी</b> प्रभुचरण ... ... ... २०२         |        |
| <b>२०—पुष्टिप्रवाह</b> और मर्यादा ... ... ... २१३          |        |
| <b>२१—पुरुषार्थ</b> ... ... ... ... २१६                    |        |
| <b>२२—भक्ति</b> ... ... ... ... २१८                        |        |
| <b>२३—निर्गुणा</b> भक्ति ... ... ... ... २२२               |        |
| <b>२४—सेवा</b> ... ... ... ... २३९                         |        |
| <b>२५—निरोध</b> ... ... ... ... २५०                        |        |
| निरोधकी तीन दशा ... ... ... ... २५६                        |        |
| <b>२६—वैष्णवों</b> के कर्तव्य ... ... ... ... २५९          |        |
| <b>२७—बहिर्सुखता</b> ... ... ... ... २६६                   |        |
| <b>२८—श्रीमहाप्रभु</b> की उत्तमोत्तम शिक्षायें ... ... २६९ |        |
| <b>२९—सम्प्रदायके</b> सात पीठ और उनके अधीश्वर ... ... २७६  |        |





इनकी चरणशारणमें आ कर दुःखराशि विसारिये ।  
इन क्लन्तनाशकचरण में सिर बार बार नैवाहये ॥

श्रीहरि:

श्रीमद्भूलभाचार्य  
और उनके  
सिद्धान्त ।

जगद्गुरु आचार्य चूडामणि श्रीमद्भूलभाचार्य ।

श्रीमद्भूलभाचार्य पुष्टिमार्ग का प्रवर्तन करनेवाले साक्षात् वैश्वानर, भक्तिमार्ग का भारतमें प्रचार करनेवाले बन्दनीय आचार्य एवं धर्मसूत्रों एवं ब्रह्मसूत्रोंपर भाष्य करनेवाले अद्भुत प्रतिभाशाली महापुरुष थे । सम्प्रदायमें आप श्रीमहाप्रभु की संज्ञासे प्रसिद्ध हैं । जगत् में आप प्रथम पंक्ति के भाष्यकार सर्वमान्य हैं । व्याससूत्रों पर भारतके प्रायः समस्त आचार्यों ने भाष्य लिखे हैं किन्तु उन सबों ने उन सूत्रों का समन्वय अपने अपने सम्प्रदायमें किया है । किन्तु श्रीमद्भूलभाचार्य ने श्रीव्याससूत्रों का यथार्थ अर्थ प्रकट किया है । आपने उन सूत्रों के अर्थ करनेमें कभी कष्टकल्पना अथवा दुराग्रह नहीं किया है यही उनकी सर्वमान्य विशेषता और महापुरुषत्व है । आपने वेद, सूत्र,

पुराण, इतिहास एवं मीमांसादिक धर्मशास्त्रों का निचोड़ जगत् के सम्मुख प्रकाशित किया है। जहां यह हो इसी को पुष्टिमार्ग कहते हैं।

लोकदृष्टि से विचार करनेपर भी श्रीमद्भुतभाचार्य विश्व की विभूति थे। धर्म के ऐसे प्रसिद्ध व्याख्याता एवं ऐसे अपूर्व क्षमताशाली प्रतिभावान् विद्वान् लोकमें बहुत कम अवतार ग्रहण करते हैं। श्रीमद्भुतभाचार्य एक अत्यन्त उच्चकोटि के तत्त्ववेत्ता, धर्मशास्त्र के मार्मिक व्याख्याता एवं भारतवर्ष के प्रथम पंक्ति के दार्शनिक धुरंधर आचार्य थे।

वैष्णव दृष्टिमें आप पूर्ण पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्ण के सुखावतार माने गये हैं। आपका प्राकृत्य रहस्य, भक्तोंकी भक्तिमयी भावनाओंसे सुसंबलित है। वे यों हैं—

आप भूतल पर पधारे उसके पूर्व आप श्रीगोपीजनवल्लभ श्रीकृष्णचन्द्र के समीप नित्यलीलामें विराजमान् थे। भारतकी दुर्दशा देख दयामय का दयापूरित हृदय दुःखित हो उठा। कालान्तरमें भगवान् की इच्छा हुई कि ‘जिस पुष्टिमार्ग का प्रवर्तन श्रीगोपीजनोंने किया है वह मुझे अत्यन्त प्रिय है। कालान्तर से वह भारतमें नष्ट प्राय हो चुका है। अतएव उसे पुनः प्रकट करना चाहिये।’ यह विचारकर अपने मुखास्वरूप श्रीमद्भुतभाचार्य को आपने आज्ञादी कि “आप भूतल पर पधार कर ब्रह्मवाद पुष्टिमार्ग का प्रचालन करिये। मैंने श्रीयज्ञनारायण को उनके

वंशमें अवतार लेनेका वचन भी दिया है । उनके वंशधरोने १०० सोमयाग भी पूर्ण कर लिये हैं अतः वह वंश अत्यन्त शुद्ध और आपके प्राकृत्य ग्रहण करने योग्य है । श्रीमद्भागवत जो कि प्रकारान्तर से मेरा ही स्वरूप है आप उसका भी गूढार्थ प्रकट करें । ”

श्रीमहाप्रभुजीने यह आज्ञा शिरोधार्य की ।

उस समय दक्षिणके कांकरवाड नामक ग्राममें एक विशुद्ध बेलनाहु श्रोत्रिय ब्राह्मणोंका कुल निवास करता था । इस वंशके प्रसिद्ध महापुरुष श्रीयज्ञनारायण भट्टजी थे । इन्हें ३२ सोमयाग किये थे । इनकी निष्ठा पर भगवान् प्रसन्न हुए एवं जब वरदान मांगने को कहा तब श्रीयज्ञनारायण भट्टजीने कहा कि ‘दयामय, यदि आप इस दीन पर प्रसन्न हुए हों तो आप एक बार हमारे यहां प्रकट हो नन्दयशोदा के आनन्द का हमें भी अनुभव कराइये ।’ भगवान् ने प्रसन्न होकर ‘तथास्तु’ कहा और आज्ञादी कि ‘तुमारे यहां १०० सोमयाग पूर्ण होनेपर मैं अवतार ग्रहण करूंगा ।’ फलतः भगवान् इनके यहां १०० सोमयाग पूर्ण होनेपर श्रीमद्भूमाचार्य के स्वरूप में प्रकट हुए ।

आपका प्रादुर्भाव संवत् १५३५ सन् १४७९ के वैशाख कृष्ण एकादशी के मङ्गलमय दिन को रायपुर के समीप चम्पारण में हुआ था । आपश्री के पितृचरण श्रीलक्ष्मण

भट्ट सोमयाजी थे । वे कृष्णयजुर्वेद की तैतिरीय शाखा के अधीति तैलङ्ग ब्राह्मण थे । आपकी माता का नाम यहुमागारु था ।

आपश्री के वंश के मूलपुरुष श्रीगोविन्दाचार्यजी थे । श्रीमहाप्रभुजी ने जिस ज्ञाति में अवतार ग्रहण किया था वह ज्ञाति अपनी शुद्धता एवं आचारनिष्ठा में प्रसिद्ध रहती आयी है । आपका गोत्र भारद्वाज एवं आयास्य आङ्गिरस था । आपकी अवटंक ‘खम्भंपाद्विवारु’ थी और कुलदेवी रेणुका थी । इस कुल में परम्परा प्राप्त वैष्णव दीक्षा ग्रहण करने की प्रथा होनेसे यह कुल ‘वैष्णव’ कहा जाता था ।

श्रीमद्भूलभाचार्य ने जिस कुल में अवतार ग्रहण किया था उस कुल में सोमयाग नाम के यज्ञका भी यथेष्ट प्रचार रहा था । श्रीयज्ञनारायणजी सोमयाजी ने ३२ सोमयाग पूर्ण किये थे । इसी प्रकार श्रीगंगाधरजी ने २८, गणपति भट्ट ने ३०, बालंभट्ट ने ५, और लक्ष्मण भट्टजी ने पांच यज्ञ कर सो सोमयाग पूर्ण किये थे ।

शास्त्रीय मान्यता यह है कि सो सोमयाग पूर्ण होनेसे भगवान् स्वयं वहाँ अवतार ग्रहण करते हैं । तदनुसार भी भगवान् का इस कुल में जन्म लेना सिद्ध होता है ।

आपश्री का यथार्थ स्वरूप समझमें आये इसके लिये हम यहाँ एक व्याख्यान का संक्षिप्त स्वरूप प्रकाशित करते

हैं । व्याख्याता संप्रदायके मर्मज्ञ विद्वान् श्रीरमानाथ शास्त्रीजी हैं । संप्रदायके विद्यार्थी गण के लिये यह व्याख्यान आवश्यक होनेसे यहां पर प्रकाशित करना उचित समझा जाता है ।

### आचार्य शब्द की व्युत्पत्ति और रहस्य ।

१—श्रीमद्भूषणाचार्यजीके नामके साथ ‘आचार्य’ शब्द है । इस आचार्यशब्दका क्या अर्थ है और भारतीय विद्वानोंने इसका कितना महत्व माना है यह यदि आप लोग प्रथम समझ लेंगे तो आपको श्रीमद्भूषणाचार्यके चरित्र और गुणोंके श्रवण करनेमें बड़ा आनन्द आवैगा ।

२—‘आचार्य’ आङ्गपूर्वक चरधातुसे प्यत् प्रत्यय लगने से सिद्ध होता है । किसीभी शब्दके अर्थजाननेमें व्याकरण कोष और आसवाक्य आदिप्रमाणोंकी आवश्यकता होती है । यहां आचार्य शब्दभी व्याकरण कोष और आसवाक्यसे एकार्थकही सिद्ध होता है । आचर्यते वा आचार्यते येन स आचार्यः । यह व्याकरण कहता है कि जो वेद-वेदाङ्गार्थज्ञानी तदनुसार आचरण करता हो और लोकको वैसे आचरणोंकी शिक्षा देता हो वह आचार्य है । इस शब्दका मुख्य प्रवृत्ति निमित्त आचरण है । वह दो तरहसे सिद्ध है स्वयं करनेसे और दुसरोंको वैसा आचरण करानेसे । वेदादिशास्त्रोक्त आचारोंका जो ज्ञान वह तो अपने आप प्राप्त

है। जिसे वेदशास्त्रोक्त आचारों का ज्ञान न होगा वह आप क्या करेगा और दूसरों को उपदेश क्या देगा। इसलिये आचार्यको वेदशास्त्रोक्त आचारों का ज्ञान तो होना ही चाहिये। इसलिये व्याकरणसे यह सिद्ध होता है कि जो वेदशास्त्र ज्ञाता स्वयं वेदशास्त्रोक्त आचारोंका पालन कर्ता हो और उपदेशके द्वारा लोकसे वैसा आचरण कराता हो वह 'आचार्य'।

३—कोषमें लिखा है कि 'मन्त्रव्याख्याकृदाचार्यः' विचारपूर्वक एकसूत्रस्थूत जो मन्त्रोंका विवरण करै अर्थात् वेदवाक्य और वैदिकशास्त्रवाक्यों को वेदसंमत किसी एक सिद्धान्तमें समन्वय करता हुआ मंत्र और तदनुकूल शास्त्रोंका विवरण करे उसे 'आचार्य' कहते हैं। अभिधान कोशमें कहा है कि 'विवृणोति च मन्त्रार्थानाचार्यः सोभिधीयते' वेदमन्त्रके अर्थोंका जो विचार करै वह आचार्य है।

४—आसवाक्यभी यही है 'आचिनोति हि शास्त्राणि स्वाचारे स्थापयत्यपि। आचारयति यो लोके तमाचार्यं प्रचक्षते' ॥ अर्थात् जो वेदशास्त्रोंका आचयन करै। उन्हे वैदिक सिद्धान्तमें समन्वित करै। वेदशास्त्रोक्त आचारोंका अपने आचरणमें स्थापन करै और उपदेश देकर, लोगोंसे उसका आचरण करावै वह 'आचार्य' कहा जाता है। 'ज्ञानोपदेष्टुराचार्यस्य' इस वाक्यसे श्रीशंकराचार्य श्रीरामानुजाचार्यादिकाभी यही तात्पर्य है।

५—यह तो सिद्ध हुआ कि जिसके तीनों प्रकारोंमें वेदशास्त्रोक्त आचरण हों वह आचार्य । किन्तु अब यह विचारना है कि वह कौन होना चाहिये । ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र, ब्रह्मचारी, ग्रहस्थ, वानप्रस्थ या सन्यासी । इनमेंसे कौन आचार्य हो सकता है ।

६—वेदमें एक श्रुति है कि ‘विद्या है वै ब्राह्मणमा जगाम गोपाय भा श्रोवधिष्ठेऽहमस्मि’ इत्यादि । प्रथमहीं प्रथम विद्या ब्राह्मणके ही पास आई और बोली कि ‘ब्राह्मणदेव तुम मेरा पालन करो मैं तुम्हारे लिये खास हूँ’ इस वेदवाक्यसे मालूम होता है कि आचार्य ब्राह्मणहीं हो सकता है । किन्तु सृष्टियोंमें युगान्तरमें क्षत्रियोंसेभी ब्राह्मणोंको विद्याका दान हुआ है, यह लिखा है ‘एवं परंपराप्राप्तमिमं राजर्षयो चिदुः’ खास वेदोंमें भी जीवल के वंशमें वैश्य हुआ प्रवाहण नामक राजर्षि आचार्य पाया जाता है । इसी राजर्षि प्रवाहणने श्वेतकेतुके पिताको पञ्चामिविद्याका उपदेश दिया था । इस लिये मानना पड़ेगा कि ब्राह्मणके श्रेष्ठ रहने परभी युगके अनुसार ब्राह्मण क्षत्रिय ये दोनों आचार्य हो सकते हैं । इन दोके सिवा अन्यको आचार्य होनेका अधिकार मिला नहीं है क्योंकि उन्हें ब्रह्मविद्याके दानका अधिकार नहीं है । आदिमें ब्रह्माके द्वारा सर्व विद्याओंका उपदेश हुआ

है। ब्रह्मा ब्राह्मण है। ब्रह्मवेत्ताका नाम ब्राह्मण है। ब्राह्मण्य एक देवत्व है वह जिसमें हो वह ब्राह्मण है। ब्रह्मामें वह देवत्व था। जो लोग नाभिसे उत्पन्न होनेसे ब्रह्माको ब्राह्मणेतर सिद्ध करना चाहते हैं उनकी भूल है। क्योंकि उस समय जन्मसे जातिही नहीं थी। मैथुन सृष्ट्यनन्तर जन्मसे जातिका नियम हुआ है। वह चाहे कश्यपसे मानो या मनुसे मानो। अतः आजकल ब्राह्मणको आचार्य होनेका प्रथम अधिकार है।

७—आश्रमोंमें भी ब्रह्मचारी ग्रहस्थ और वानप्रस्थ ये तीनो आचार्य हो सकते हैं। चतुर्थ सन्यासी आचार्य नहीं हो सकता। क्यों कि सन्यासीमें आचार्यशब्दके प्रवृत्ति निमित्तका अधिकार निवृत्त हो जाता है। सन्यासी भगवान् हो सकता है आचार्य नहीं हो सकता है।

सलिङ्गानाश्रमांस्त्यत्त्वा चरेदविधिगोचरः ।  
बुधो वालकवत्क्रीडेत्कुशलो जडवच्चरेत् ।  
वदेदुन्मत्तवद्विद्वान् गोचर्यां नैगमश्चरेत् ।

इत्यादि भाग० ११ सं. ।

.....ग्रन्थान्नैवाभ्यसेद्वृन् । .....नोपदिशेत्कच्चित् ।  
.... पक्षं कंच न संश्रयेत् । इत्यादि धर्म जब सन्यासके प्रवृत्ति निमित्त हैं तब सन्यासी आचार्य हो सकता है कि

नहीं यह विद्वान् लोग स्वयं विचार कर लें । विशेष विवोचन हम सन्यास शब्दके प्रवचनमें करेंगे ।

८—तौ यह सिद्ध हुआ कि ब्राह्मण हो तौ क्या कहना है, सर्वश्रेष्ठ है । अन्यथा ब्राह्मण वा क्षत्रिय, ब्रह्मचारी ग्रहस्य वा वानप्रस्य हो और वेद शास्त्रोंका एक वैदिक सिद्धान्तमें समन्वय करता हुआ वेदशास्त्रोक्त आचारोंका स्वयं पालन करता हो और लोकसे पालन कराता हो वह पुरायुगमें आचार्य कहाजाता था ।

९—यह तौ आचार्यशब्दका अर्थ हुआ । अब यह दिखाना है कि भारतवर्षमें आचार्यका मान कितनाथा ।

यह सर्वत्र भारतमें मान्यता अवतक विद्यमान है कि आचार्य दूसरा भगवान् है । मान्यताही नहीं, वेदशास्त्रमें वचनमी ऐसे हैं—

वेदमें कहाहै ‘आचार्यदेवो भव’ अर्थात् आचार्य ही भगवान् है जिसका, ऐसा हे शिष्य, तू हो’ ‘आचार्य मां विजानीयात्’ ‘वेदवेदाङ्गज्ञाता और अध्यापयित आचार्यको मेरा ( श्रीकृष्णका ) स्वरूप समझे’ ‘आचार्य चैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ति’ ‘प्रभु आचार्य स्वरूपमें प्रकट होकर अपने स्वरूपका अपने माहात्म्यका लोकको ज्ञान कराते हैं’ । युक्ति और अनुभव से भी यह सिद्ध होता है कि यदि शिष्य गुरुको सर्वोच्च मान

न देगा तो गुरुगत विद्या उसमें कैसे आवैगी । शास्त्रमें लिखाहै कि 'गुरुशुश्रूषया विद्या पुष्कलेन धनेन वा । अथवा विद्यया विद्या चतुर्यो नैव विद्यते' । गुरुको ईश्वरवत् मानकर सेवा करनेसे विद्या आती है । पुष्कल धन देनेसेभी विद्या आती है । और विद्याके बदलेमें भी विद्या आसक्ती है किन्तु विद्या आनेके लिये चौथा उपाय नहीं है । जिन्होने आचार्यको सर्वोच्च मान दिया उन्हे ही विद्या आई है । और जिन्होने उसमें थोड़ीभी बुटि की उन्हे विद्या आनेमेंभी उतनी ही बुटि रही है यह हरएक मनुष्य अनुभव कर सकता है ।

१०—आचार्यको इतना मान देना निष्कारण नहीं है सकारण है । विद्याके सिवाय आचार्य में अनेक भगवद्गुण होते हैं । प्रथमतो आचार्य आचार्यरूपसे भगवान्‌का अवतार है । भगवान्‌के छः गुणमें से आचार्य ज्ञानका अवतार है । अत एव आचार्यको भगवान् मानना शास्त्रप्राप्त है ।

११—दूसरे—आचार्यमें अनेक भगवद्गुण होते हैं । कितने ही भगवद्गुण जो अवश्य अपेक्षित हैं और आते हैं—वे इस तरह है—

सत्यं शौचं दया क्षान्तिस्त्यागः सन्तोष आर्जवम् ।  
शमो दमस्तपस्साम्यं तितिक्षोपरतिः श्रुतम् ॥  
ज्ञानं विरक्तिः … … … .. .. .. .. प्रभृति ।

१२—आचार्यमें ईश्वरत्व और आचार्यत्व दोनों होते हैं आचार्यत्व प्रधान होता है और ईश्वरत्व गौण होता है । और अवतारमें भगवत्व प्रधान होता है । गौराङ्ग आदिकी अवतारत्वेन प्रसिद्धि है आचार्यत्वेन नहीं । यदि आचार्यत्व होता है तो वह गौण होता है । कर्तुमकर्तुमन्यथा कर्तु सर्वसामर्थ्य ये ईश्वर शब्दका प्रवृत्ति निमित्त है । वह अवतारमें ही होसकता है आचार्यमें गौण है । ये सामर्थ्य स्वरूपमें ही प्रधान है । अत एव उसे प्रमेयबल कहते हैं । स्वरूपसम्बन्धमात्रसे उद्धार कर देना यह प्रमेयबलका काम है । वह अवतारमें होता है । आचार्यमें प्रमाण चल है । प्रमेय चल गुप्त है, कार्यकारी नहीं है । अवतारके साथ जीवका किसी तरहका भी सम्बन्ध हो उद्धार हो जायगा किन्तु आचार्यके साथ सब तरहके सम्बन्धसे उद्धार नहीं होसकता । उसके साथ प्रमाणसम्बद्ध सम्बन्धही होनेसे उद्धार होता है ।

१३—आचार्यत्व जन्मसे नहीं विद्यासे है । और अवतारत्व विद्यासे नहीं जन्मसे है । अवतारका प्रवृत्तिनिमित्त दूसरा है, आचार्यका प्रवृत्तिनिमित्त दूसरा है । अवतारका प्रवृत्तिनिमित्त स्वरूपसामर्थ्य है । और आचार्यका प्रवृत्तिनिमित्त वेद-शास्त्रोक्त आचरण है । अवतारमें ईश्वरत्व प्रधान है इसलिये ही नास्तिकवाद स्वभाववाद कर्मवाद आदि वेदविरुद्धवाद भगवान्‌में दृष्टिगत होते हैं । किन्तु आचार्यमें आचार्यत्व

और प्रमाण बल प्रधान होनेसे वेदविरुद्ध वातोंका लेशभी नहीं होसकता । और इसी लिये श्रीमद्भूमाचार्यने आचार्य या गुरुके लक्षणमें ‘नरम्’ पद दिया है । अवतारमें कहीं नर पद नहीं आता । यदि कहीं आता है तो वहां माया या कपट शब्द अवश्य रहता है । जहां ऐसा नहीं होता वहां विद्वान् टीकाकार अवश्य लगा देते हैं ।

यहांतक हमने आचार्य शब्दका अर्थ और उसके साथमें जितनीं मुख्य मुख्य अपेक्षित वातेयाँ कहर्दीं अब इस वातका विचार करना है कि यह सब वातें और गुण श्रीमद्भूमाचार्यमें हैं या नहीं ।

श्रीमद्भूमाचार्यमें भगवत्व आचार्यत्व और भगवद्गुण थे इसके सिद्ध करनेके लिये उनका इतिहास और उनके ग्रन्थ ही प्रमाणकी जगह लेने पड़ते हैं । यद्यपि कितने ही यह कहसक्ते हैं कि इसमें पक्षपातकी संभावना है किन्तु हमें इसविषयमें और उपाय ही नहीं है । मेक्समूलर कैसा था, बुद्धभगवान् कैसे थे श्रीशंकराचार्य कैसे थे ये यदि विचार करना पड़े तो वे वे इतिहास और उनके ग्रन्थोंको प्रमाणभूत माननेही पड़ेंगे । पक्षपात एवं अपक्षपाततो विचारककी वाणीसे अपने आप स्पष्ट हो जाता है । श्रीमद्भूमाचार्यश्रीका महत्व वर्णन करते समय यदि मुझे पक्षपात होगा तो वह मेरी वाणीके द्वारा विद्वानोंको अपने

आप प्रकट हो जायगा । किन्तु सत्यकथनमें इतिहास और उनके ग्रन्थोंका आश्रय लेना ही कर्तव्य है ।

श्रीमद्भूलभाचार्यश्रीके मत पर जितन आक्षेप किये जाते हैं सब छूटे हैं । केवल द्वेषमूलक हैं और वेसमझीसे किये गये हैं । नई रोशनीवाले जितना कुछ लिख गये हैं सब आर्य-समाजकी नकल है । उन्होंने अपनी समझसे कुछभी नहीं लिखा है । 'पुष्टिमार्ग अने महाराजोनो पंथ' नामक लिखनेवाला अपने आपको 'एक वैष्णव' लिखता है किन्तु यह उसका घोखा देना है । तिलक या कंठी होनेसेही वैष्णव नहीं हो सकता । वैष्णव धर्मका जो आचरण करनेवाला हो, वैष्णवशास्त्रको जो पूज्य मानता हो श्रीमद्भूलभाचार्यश्रीमें जिसकी पूर्ण भक्ति हो और फिर तिलक कंठी धारण करता हो वह वैष्णव हो सकता है । इस पुस्तकके लिखनेवालेमें वैष्णवताकी तो गंधभी नहीं है किन्तु एक सम्य और आस्तिक मनुष्यमें जो धर्म भावना होनी चाहिये वहभी नहीं है । लोगोंको घोखोमें डालनेके लिये मंगलाचरणमें कुछ मायावादकी झलक दिखाता है किन्तु पक्षा आर्य समाजी है । श्रीमद्भूलभाचार्यके चरित्रमें जैसे दयानंदने गप्प ल्याई है इसीतरह इसनेभी एक एक अक्षर झूँठा लिखा है । सत्यार्थप्रकाश और ये पुस्तक लेकर बैठ जांय और देखलें कहांतक सत्य कहता हूँ । इस पुस्तकमें मङ्गलाचरणकी

और प्रमाण वल प्रधान होनेसे वेदविरुद्ध वातोंका लेशभी नहीं होसकता । और इसी लिये श्रीमद्भूषभाचार्यने आचार्य या गुरुके लक्षणमें 'नरम्' पद दिया है । अवतारमें कहीं नर पद नहीं आता । यदि कहीं आता है तो वहां माया या कपट शब्द अवश्य रहता है । जहां ऐसा नहीं होता वहां विद्वान् टीकाकार अवश्य लगा देते हैं ।

यहांतक हमने आचार्य शब्दका अर्थ और उसके साथमें जितनीं मुख्य मुख्य अपेक्षित वातेयाँ कहर्दीं अब इस वातका विचार करना है कि यह सब वातें और गुण श्रीमद्भूषभाचार्यमें हैं या नहीं ।

श्रीमद्भूषभाचार्यमें भगवत्व आचार्यत्व और भगवद्गुण ये इसके सिद्ध करनेके लिये उनका इतिहास और उनके ग्रन्थ ही प्रमाणकी जगह लेने पड़ते हैं । यद्यपि कितने ही यह कहसक्ते हैं कि इसमें पक्षपातकी संमावना है किन्तु हमें इसविषयमें और उपाय ही नहीं है । मेक्समूलर कैसा था, बुद्धभगवान् कैसे थे श्रीशंकराचार्य कैसे थे ये यदि विचार करना पड़े तो वे वे इतिहास और उनके ग्रन्थोंको प्रमाणभूत माननेही पड़ेंगे । पक्षपात एवं अपक्षपाततो विचारककी वाणीसे अपने आप स्पष्ट हो जाता है । श्रीमद्भूषभाचार्यश्रीका महत्व वर्णन करते समय यदि मुझे पक्षपात होगा तो वह मेरी वाणीके द्वारा विद्वानोंको अपने

आप प्रकट हो जायगा । किन्तु सत्यकथनमें इतिहास और उनके ग्रन्थोंका आश्रय लेना ही कर्तव्य है ।

श्रीमद्भूषणभाचार्यश्रीके मत पर जितने आक्षेप किये जाते हैं सब झँठे हैं । केवल द्वेषमूलक हैं और वेसमझीसे किये गये हैं । नई रोशनीवाले जितना कुछ लिख गये हैं सब आर्य-समाजकी नकल है । उन्होंने अपनी समझसे कुछभी नहीं लिखा है । ‘पुष्टिमार्ग अने महाराजोनो पंथ’ नामक लिखनेवाला अपने आपको ‘एक वैष्णव’ लिखता है किन्तु यह उसका धोखा देना है । तिलक या कंठी होनेसेही वैष्णव नहीं हो सकता । वैष्णव धर्मोंका जो आचरण करनेवाला हो, वैष्णवशास्त्रको जो पूज्य मानता हो श्रीमद्भूषणभाचार्यश्रीमें जिसकी पूर्ण भक्ति हो और फिर तिलक कंठी धारण करता हो वह वैष्णव हो सकता है । इस पुस्तकके लिखनेवालेमें वैष्णवताकी तो गंधभी नहीं है किन्तु एक सम्य और आस्तिक मनुष्यमें जो धर्म भावना होनी चाहिये वहभी नहीं है । लोगोंको धोखोमें डालनेके लिये मंगलाचरणमें कुछ मायावादकी झलक दिखाता है किन्तु पक्षा आर्य समाजी है । श्रीमद्भूषणभाचार्यके चरित्रमें जैसे दयानंदने गप्प ल्याई है इसीतरह इसनेमी एक एक अक्षर झँठा लिखा है । सत्यार्थप्रकाश और ये पुस्तक लेकर बैठ जांय और देखलें कहांतक सत्य कहता हूँ । इस पुस्तकमें मङ्गलाचरणकी

और प्रमाण वल प्रधान होनेसे वेदविरुद्ध वातोंका लेशभी नहीं होसकता । और इसी लिये श्रीमद्बुद्धभाचार्यने आचार्य या गुरुके लक्षणमें 'नरम्' पद दिया है । अवतारमें कहीं नर पद नहीं आता । यदि कहीं आता है तो वहां माया या कपट शब्द अवश्य रहता है । जहां ऐसा नहीं होता वहां विद्वान् टीकाकार अवश्य लगा देते हैं ।

यहांतक हमने आचार्य शब्दका अर्थ और उसके साथमें जितनीं मुख्य मुख्य अपेक्षित वातेयाँ कहर्दीं अब इस वातका विचार करना है कि यह सब वातें और गुण श्रीमद्बुद्धभाचार्यमें हैं या नहीं ।

श्रीमद्बुद्धभाचार्यमें भगवत्व आचार्यत्व और भगवद्गुण थे इसके सिद्ध करनेके लिये उनका इतिहास और उनके ग्रन्थ ही प्रमाणकी जगह लेने पड़ते हैं । यद्यपि कितने ही यह कहसकते हैं कि इसमें पक्षपातकी संभावना है किन्तु हमें इसविषयमें और उपाय ही नहीं है । मेक्समूलर कैसा था, बुद्धभगवान् कैसे थे श्रीशंकराचार्य कैसे थे ये यदि विचार करना पड़े तो वे वे इतिहास और उनके ग्रन्थोंको प्रमाणभूत माननेही पड़ेंगे । पक्षपात एवं अपक्षपाततो विचारककी वाणीसे अपने आप स्पष्ट हो जाता है । श्रीमद्बुद्धभाचार्यश्रीका महत्व वर्णन करते समय यदि मुझे पक्षपात होगा तो वह मेरी वाणीके द्वारा विद्वानोंको अपने

आप प्रकट हो जायगा । किन्तु सत्यकथनमें इतिहास और उनके ग्रन्थोंका आश्रय लेना ही कर्तव्य है ।

श्रीमद्भुलभाचार्यश्रीके मत पर जितने आक्षेप किये जाते हैं सब इस्तेह हैं । केवल द्वेषमूलक हैं और वेसमझीसे किये गये हैं । नई रोशनीवाले जितना कुछ लिख गये हैं सब आर्य-समाजकी नकल है । उन्होने अपनी समझसे कुछभी नहीं लिखा है । ‘पुष्टिमार्ग अने महाराजोनो पंथ’ नामक लिखनेवाला अपने आपको ‘एक वैष्णव’ लिखता है किन्तु यह उसका घोखा देना है । तिलक या कंठी होनेसेही वैष्णव नहीं हो सकता । वैष्णव धर्मोंका जो आचरण करनेवाला हो, वैष्णवशास्त्रको जो पूज्य मानता हो श्रीमद्भुलभाचार्यश्रीमें जिसकी पूर्ण भक्ति हो और फिर तिलक कंठी धारण करता हो वह वैष्णव हो सकता है । इस पुस्तकके लिखनेवालेमें वैष्णवताकी तो गंधभी नहीं है किन्तु एक सम्य और आस्तिक मनुष्यमें जो धर्म मावता होनी चाहिये वहभी नहीं है । लोगोंको घोखोमें डालनेके लिये मंगलाचरणमें कुछ मायावादकी झलक दिखाता है किन्तु पक्का आर्य समाजी है । श्रीमद्भुलभाचार्यके चरित्रमें जैसे दयानंदने गप्प लगाई है इसीतरह इसनेभी एक एक अक्षर झंडा लिखा है । सत्यार्थप्रकाश और ये पुस्तक लेकर बैठ जायं और देखलें कहांतक सत्य कहता हूँ । इस पुस्तकमें मङ्गलाचरणकी-

जगह 'ओं' दिया है। यह भी आर्यसमाजका संकेत है। फिर लोगोंको अमर्में डालनेके लिये मायावादकी झलक दिखाई है 'निखिलगुणविहीनं सर्वथा मेघशून्यं निगमपथसुगम्यं कल्पिताध्यस्तलोकम्'। किसी वैष्णवने ऐसा मङ्गलाचरण नहीं किया। इस श्लोककी रचनासे मालुम पड़ता है कि किसी मूर्खने यह श्लोक बनाया है। सबसे जवरदस्ता प्रमाण तौ यह है कि आर्यसमाजका जो मुख्य लक्षण 'मूर्तिपूजा खंडन' है वह इसने सबसे पहले अपने ग्रंथमें किया है और वह भी 'नेदं यदिदमुपासते' इस श्रुतिका मनमाना अर्थ करके। इस श्रुतिका सत्य अर्थ क्या है यह मैंने मूर्ति-पूजामंडनमें लिखा है।

**श्रुतिका अर्थ देखिये यह है—**

**यद्वाचानभ्युदितं येन वागम्युद्यते ।**

**तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥**

यत् लोका उपासते तत् मूर्त्यादिकं त्वं ब्रह्मैव विद्धि । कथं भूतं ब्रह्म, यत् वाचा लौकिकवाण्या वक्तुं न शक्यते । पुनः कथं येन प्रेरकेण वाक् उदिता भवति । अर्थात् जिसकी लोग उपासना करते हैं उस मूर्ति आदि को तू ब्रह्म जान । वह ब्रह्म लौकिक वाणीके द्वारा कहा नहीं जा सकता । उस ब्रह्मकी ही प्रेरणासे वाणीका उदय होता है ।

कृष्णदेव राजा जो एक प्रसिद्ध और उस समयमें दक्षिणका प्रतापी श्रेष्ठ वैष्णव राजा हो चुका है । उसकी

सभामें आचार्य और वेदवेदाङ्गके धुरंधर विद्वानोंके मध्यमें समग्रवादियोंको अपने सिद्धान्त, शास्त्र और वेदयुक्तियोंके द्वारा मान्य कराकर सबकी सम्मतिसे श्रीमद्भृत्युभाचार्यने आचार्यसिंहासनकी प्राप्ति की थी । कितनेही दिन पर्यन्त वादकर वेद, व्याससूत्र, गीता और भागवत इन चार प्रस्थानोंसे वैदिक ब्रह्मवादका स्थापन किया था । एक उस दिन ही नहीं किन्तु अपने जीवनका सम्पूर्ण अंश, श्रीमद्भृत्युभाचार्यश्रीने ब्रह्मवाद और भक्तिके शुद्धस्वरूपका स्थापन और वैष्णव सम्प्रदायकी इडता स्थापन करनेमेही व्यतीत किया । एक बखत नहीं, तीन बार समग्रभारतकी परिक्रमा देकर वैदिक ब्रह्मवादका प्रचार किया । इस बातका, पुरातन वैठकें, और वहाँके पुरातन लेखपत्र, और उस समयके जनसमाजकी लिखीं पुस्तकें गवाही दे रही हैं । प्रचारकार्यसे जब जब आपको समय मिला और आप जितने समय अपने धरपर अडेल्में (प्रयाग) पधारते तब तब समीपमें काशीमें शास्त्रकी चर्चा होती । जब वहाँ पूरी न होती तो विद्वान् लोग उनके स्थानपर आकर वाद करते । तब आचार्यश्रीने सबके सुभीतिके लिये काशीमें जाकर यह पत्र लिखा । समग्र-वेद, “व्याससूत्र, गीता, और श्रीभागवत इन चारों प्रस्थानोंसे इस्तरह ब्रह्मवादकी ही स्थापना होती है और इसीतरह सम्पूर्ण शास्त्रोंकी सङ्गति वैदिक सिद्धान्तमें होती है । जिस

जगह 'ओ' दिया है। यह भी आर्यसमाजका संकेत है। फिर लोगोंको ब्रह्ममें डालनेके लिये मायावादकी झलक दिखाई है 'निखिलगुणविहीनं सर्वथा मेघशून्यं निगमपथसुगम्यं कल्पिताध्यस्तलोकम्'। किसी वैष्णवने ऐसा मङ्गलाचरण नहीं किया। इस श्लोककी रचनासे मालुम पड़ता है कि किसी मूर्खने यह श्लोक बनाया है। सबसे जवरदस्त प्रमाण तौ यह है कि आर्यसमाजका जो मुख्य लक्षण 'मूर्तिपूजा खंडन' है वह इसने सबसे पहले अपने ग्रंथमें किया है और वह भी 'नेदं यदिदमुपासते' इस श्रुतिका मनमाना अर्थ करके। इस श्रुतिका सत्य अर्थ क्या है यह मैंने मूर्ति-पूजामंडनमें लिखा है।

श्रुतिका अर्थ देखिये यह है—

यद्वाचानम्युदितं येन वागम्युद्यते ।

तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते ॥

यत् लोका उपासते तत् मूर्त्यादिकं त्वं ब्रह्मैव विद्धि । कथं भूतं ब्रह्म, यत् वाचा लौकिकवाण्या वक्तुं न शक्यते । पुनः कथं येन प्रेरकेण वाक् उदिता भवति । अर्थात् जिसकी लोग उपासना करते हैं उस मूर्ति आदि को तू ब्रह्म जान । वह ब्रह्म लौकिक वाणीके द्वारा कहा नहीं जा सकता । उस ब्रह्मकी ही प्रेरणासे वाणीका उदय होता है ।

कृष्णदेव राजा जो एक प्रसिद्ध और उस समयमें दक्षिणका प्रतापी श्रेष्ठ वैष्णव राजा हो चुका है । उसकी

सभामें आचार्य और वेदवेदाङ्गके धुरंधर विद्वानोंके मध्यमें समग्रवादियोंकों अपने सिद्धान्त, शास्त्र और वेदयुक्तियोंके द्वारा मान्य कराकर सबकी सम्मतिसे श्रीमद्भूमाचार्यने आचार्यसिंहासनकी प्राप्ति की थी । कितनेही दिन पर्यन्त बादकर वेद, व्याससूत्र, गीता और भागवत इन चार प्रस्थानोंसे वैदिक ब्रह्मवादका स्थापन किया था । एक उस दिन ही नहीं किन्तु अपने जीवनका सम्पूर्ण अंश, श्रीमद्भूमाचार्यश्रीने ब्रह्मवाद और भक्तिके शुद्धस्वरूपका स्थापन और वैष्णव सम्प्रदायकी दृढ़ता स्थापन करनेमेही व्यतीत किया । एक बखत नहीं, तीन बार समग्रभारतकी परिक्रमा देकर वैदिक ब्रह्मवादका प्रचार किया । इस चातका, पुरातन बैठकें, और वहाँके पुरातन लेखपत्र, और उस समयके जनसमाजकी लिखीं पुस्तकें गवाही दे रही हैं । प्रचारकार्यसे जब जब आपको समय मिला और आप जितने समय अपने धरपर अडेलमें (प्रयाग) पधारते तब तब समीपमें काशीमें शास्त्रकी चर्चा होती । जब वहाँ पूरी न होती तो विद्वान् लोग उनके स्थानपर आकर बाद करते । तब आचार्यश्रीने सबके सुभीतेके लिये काशीमें जाकर यह पत्र लिखा । समग्र-वेद, “व्याससूत्र, गीता, और श्रीभागवत इन चारों प्रस्थानोंसे इस्तरह ब्रह्मवादकी ही स्थापना होती है और इसीतरह सम्पूर्ण शास्त्रोंकी सज्जति वैदिक सिद्धान्तमें होती है । जिस

किसीको इसमें सन्देह रहे वह मुझसे प्रश्न करै मैं उसे समझानेको तैयार हूँ। और इस ब्रह्मवादस्थापनसे काशीपति विद्याके अधिपति श्रीविश्वनाथ मेरे ऊपर प्रसन्न हों।” यह पत्रावलंबन ग्रंथ काशीमें विश्वनाथके मंदिरपर लटकाया गया। यह ग्रंथ छप चुका है जिस विद्वान्को देखना हो देखसक्ता है। श्रीमद्भूषभाचार्यश्रीके स्वभावमें आडम्बरप्रियता या अपने वैदुष्यके दिखानेकी वृथा चेष्टा करना विलकुल नहीं था। जितना प्रयोजन और जितना अवश्य अपेक्षित था उतने ही वैदुष्यका प्रकाशन किया। और वहभी मगवदाज्ञासे। श्रीमद्भूषभाचार्यश्रीके समयमें वेदोपनिषदोंपर व्याख्यान, गीता पर व्याख्यान, वेदादि आस्तिक शास्त्रोंका ग्रामाण्यस्थापन, और भक्तिमार्गका प्राकृत्य हो चुकाथा अत एव आपने इनविषयोंपर विशेष कुछ लिखना व्यर्थ समझकर छोड़दिया। और कहदिया कि ‘वेदप्रामाण्यं तु प्रतितन्त्र-सिद्धत्वान्न विचार्यते’। किन्तु वेदके अर्थ करते समय जो अपने तरफसे लोगोंने कुछका कुछ कर दिया था उसका निरास करना तो अवश्य अपेक्षित था इसलिये ब्रह्मसूत्रोंका भाष्य, अनीश्वरवाद हटानेके लिये मीमांसासूत्र भाष्य, और भक्तिमार्गके शुद्धस्वरूपका प्राकृत्य करनेके लिये श्रीमद्भागवतकी सुबोधिनी विवृति किंवा भाष्य बनाया। इन ग्रंथोंमें सम्पूर्णवेद और वैदिक शास्त्रोंकी एक सङ्गति लगाई गई है।

ब्रह्मवादपूर्वक प्रभुके अनन्यश्रेमका ही सम्पूर्णशास्त्र साक्षात् और परंपरासे वर्णन कर रहे हैं । इस वैदिक सिद्धान्त पर सबकी सङ्गति श्रीमद्बलभाचार्यश्रीके मतमें ही हो सकती है । किसीके मतमें ब्रह्मवाद विषयमें वेद असङ्गत रह जाते हैं तो किसीके मतमें शुद्ध भक्तिके विषयमें वेद असङ्गत रह जाते हैं । श्रीमद्बलभाचार्यजीने विद्वान् और आचार्य, राजा और राजकीय जनता, सबकी सभाके बीच ब्रह्मवाद और शुद्ध भक्तिमार्ग दोनोंमें सम्पूर्ण वेद और वैदिक शास्त्रोंकी संगतिका स्थापन किया । श्रीमद्बलभाचार्यश्रीका यह चरित्र शास्त्रसंदेह निरासक है । प्रचारचरित्रमें घोडशग्रंथ निर्माण, निवंधननिर्माण, और पृथ्वी परिक्रमा हैं । जो लोग कहते हैं कि वेदमें भक्तिमार्ग नहीं है उनकी मूर्खता दिखानेके लिये मैंने अपने छान्दोग्योपनिषद्के भाष्यमें यह स्पष्ट दिखा दिया है कि उपनिषदोंमें आद्योपान्त भक्तिमार्गका ही प्रवचन है । इस तरह इतिहास और आचार्योंके चरित्रसे मैंने आप लोगोंको यह दिखा दिया कि आचार्यशब्दका प्रवृत्तिनिमित्त एक श्रीमद्बलभाचार्यश्रीमें ही संगत होता है । अर्थात् आचार्यत्वका सम्पूर्ण मान यदि किसीको हो सकता है तो एक श्रीमद्बलभाचार्यश्रीको ही है । तुलनात्मक विवेचन करनेमें बड़ा समय अपेक्षित है इसलिये छोड़ दिया है ।

यह मैंने इतिहास और चरित्र दृष्टिसे कहा है अब में गुण और ग्रन्थ दृष्टिसे कुछ कहना चाहता हूँ।

श्रीमद्भूषणभाचार्यश्रीके ग्रन्थ देखनेमें थोड़े हैं। अणुभाष्य, सुवोधिनी, तत्वदीप निवंध, पोडजग्रन्थ और स्फुट ग्रन्थ। ये ग्रन्थ प्रायः सम्पूर्ण मिलते हैं। श्रीमद्भागवत सूक्ष्मटीका, पूर्वमीमांसाभाष्य, प्रभृति ग्रन्थ कुछ भाग मिलते हैं। ग्रन्थ थोड़े होनेका मुख्य कारण यह है कि आचार्यश्रीने कोई नवीन मत नहीं निकाला है। जो मत वैदिक हैं और प्रचलित थे उन्हीमें जो ब्रुटियां आगई थीं उन्हे दूर करना ही आचार्यों का मुख्य कार्य था। और इस लिये आचार्योंको थोड़ा ही लिखना पड़ा। किन्तु उसका प्रचार करनेमें श्रम विशेष करना पड़ा। जो सिद्धान्त पूर्वकालमें फैलनुके थे और जिनका लोगोंको अभ्यास हो चुका था उनकी ब्रुटि शोधकर उन्हे शुद्धरूपमें प्रसिद्ध करना अवश्य कठिन है। और इसी लिये उन्हे तीनवार भारतमें चारों तरफ परिभ्रमण करना पड़ा था।

श्रीमद्भूषणभाचार्यश्री के ग्रन्थ विचाररूप हैं तर्करूप नहीं। विचार साधार है अत एव मीमांसा कहाजाता है। तर्क निराधार है अत एव अनुमान कहा जाता है। मीमांसा के आधार वेद और वैदिक शास्त्र हैं। और तर्कका आधार बुद्धिके सिवाय कुछ नहीं। मीमांसाका

अन्त है, तर्कका अन्त नहीं । अत एव विचारको प्रामाण्य है तर्कको नहीं । और इसी लिये वेदको प्रमाण माननेवाले विद्वानोने विचारका ही आश्रय लिया है, तर्कका नहीं । मीमांसामें वेदवाक्य प्रधान और उपजीव्य होते हैं और विचार उनके तात्पर्यका और सिद्धान्तका उपजीवन करता है । तर्कमें तर्क प्रधान रहा है और वेदवाक्य उसके पीछे लगा लिये जाते हैं । कितने ही ग्रन्थकारोने तो स्पष्ट कह दिया है कि ‘एवमागमा अप्यनुसन्धेयाः’ इस हमारे अनुमानके साथ अब वेदवाक्यभी जोड़ लिये जाय । कितनोहीने युक्तिसे यह बात कही है ।

बम्बई प्रभृति देशमें मकान बनाते समय जैसे प्रथम एक लकड़ियोंका आकार प्रकार खड़ा कर लिया जाता है और बादमें उसके अवकाशमें ईटचूता प्रभृति भरलिये जाते हैं इसीतरह प्रथम अध्यासमाध्य प्रभृति तर्कका आकार प्रकार बांध लिया गया है और उसीके अवकाशमें सूत्र और वेदवाक्य जोड़लिये गए हैं । किन्तु श्रीमद्भूमाचार्यने भाष्यमें अपना कोई स्वतंत्र मत बांधा नहीं है । जो वेदवाक्यसे सिद्धान्त निकल आवै, जो मार्ग व्याससूत्र घतावै उसीके अनुसार विचार करते चले जाना यह श्रीमद्भूमाचार्यकी ग्रन्थसरणि है । और इसे ही मीमांसा कहना उचित है । इसलिये ग्रन्थसरणिसे भी आचार्य शब्दके उचित श्रीवल्लभाचार्यही हैं ।

इसके दो दृष्टान्त देना में उचित समझता हूँ। कर्तृत्व-कर्तृत्व विचार और सावयवत्व निखयवत्व विचार। कर्तृत्वाकर्तृत्वविचारमें पुरातन दो मत हैं। श्रीशंकराचार्य प्रभृतिका मत है कि ब्रह्म अकर्ताही है उसका कर्तृत्व औपचारिक है। और श्रीरामानुजार्य प्रभृतिका मत है परमात्मा कर्ताही है अकर्तृत्व तो गौण है औपचारिक है। विचारपूर्वक देखा जायतो दोनो पक्षमें तर्कको बलवत्ता आती है और वेदवाक्यको गौणता। जब दोनो तरहकी श्रुतियां मिलती हैं तब एक तरहकी श्रुतिको अवश्य संकुचित करना पड़ेगा। वस इसेही तर्ककी बलवत्ता कहते हैं। श्रीमद्भूलभाचार्य का मत है कि ब्रह्म दोनो प्रकारका है क्यों कि वेदमें दोनो प्रकारकी श्रुतियां हैं। जब वेदमें ब्रह्मको कर्ता और अकर्ता दोनो प्रकारका कहा है तो वेदप्रमाणवादी और आचार्यको उचित है कि दोनो तरहका माने। श्रीमद्भूलभाचार्यकी अतिज्ञा है कि 'वेदश्च परमासोऽक्षरमात्रमप्यन्यथा न वदति'। यहां एक ही ब्रह्ममें कर्तृत्व और अकर्तृत्व होनेका विरोध आता है। किन्तु आचार्यश्री ने वेदोक्त मीमांसा के द्वारा ही इसका समाधान करदिया है। वेदमें ब्रह्मको अचिन्त्यैश्वर्य और अलौकिकसामर्थ्यवाला कहा है। अचिन्त्यैश्वर्य और अलौकिकसामर्थ्य ब्रह्ममें कर्तृत्व और अकर्तृत्व दोनो होसक्ते हैं। इसतरह वेदानुकूल मीमांसा सरणिका ग्रहण करनेसे आचार्य पदके सम्पूर्ण योग्य श्रीमद्भूलभाचार्य हैं।

निरवयव और सावयव विचारमें भी यही बात है । श्रुति ही ब्रह्मको साकार कहती है और श्रुतिही ब्रह्मको निरवयव कहती है । यहाँ भी श्रीशंकराचार्यका कहना है कि मुख्य ब्रह्म निरवयव ही है, गौण ब्रह्म साकार है । अर्थात् अविद्याकल्पित ब्रह्म तो साकार है और मुख्य ब्रह्म निराकारही है । इस मतमें भी तर्कको बलवत्ता और वेदको दुर्बलता आती है । किन्तु श्रीमद्भूमाचार्यका मत है कि ब्रह्मसाकार भी है निराकार भी । दोनो तरहका वेदमें कथन है इसलिये दोनो तरहका मानना ही आचार्य का काम है । वेदव्यास भी 'श्रुतेस्तु शब्दमूलत्वात्' इस सूत्रमें ब्रह्मको साकार मानते हैं । और उस अपने मतमें वेदकी आज्ञाको ही कारण बताते हैं तर्कको नहीं । किन्तु श्रीशंकराचार्य प्रभृति अपने अपने मतमें 'अविद्याकल्पितरूपभेद' नामक तर्कको प्रधानमानकर वेदको गौण मानते हैं । यहाँ भी श्रीमद्भूमाचार्यने 'अचिन्त्यैश्वर्य' और 'अलौकिकसामर्थ्य'रूप विचारके द्वारा साकार कहनेवाली और निराकार कहनेवाली श्रुतियोंकी संगति बैठाई है । इसतरह ग्रन्थ दृष्टिसे भी आचार्यश्री आचार्यपदके मुख्य भाजन हैं ।

भगवद्गुण दो प्रकारसे आते हैं एक प्रभुके दान करनेसे, दूसरे प्रभुके आनेसे उनके गुणभी आते हैं । सत्यशौचादि असंख्यगुण भगवान् में नित्य और सम्पूर्णरूपसे रहते हैं ।

किन्तु जिसके ऊपर प्रभुका अनुग्रह होता है प्रभु उसे अपने गुण देते हैं। किसीको एक गुण देते हैं किसीको दस पांच। प्रभुका एक एक गुण भी मनुष्यको बड़ा महत्व देनेवाला और उद्धार कर देनेवाला होता है। हरिश्चन्द्र राजामें सत्य एकही गुण सर्वप्रधान था।

भगवान् के उत्तरनेसे भी भगवद्गुण आते हैं। ‘योन्तुऽर्वहि-स्तनुभूतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ति’ वचनके अनुसार आचार्य प्रभुका अवतार हैं। आचार्यरूपसे प्रभु अवतार लेते हैं। नृसिंहावतार में वपुको कारणता नहीं है व्यापारता है। किन्तु आचार्यमें वपुको हेतुता है। इसलिये उस अवस्थामें वैद्य आचार्यताही प्रकट रहती है। भगवत्ता गृढ़ है। आचार्यमें भगवत्त्वभी होनेसे श्रीमद्भूषणभार्यश्रीमें भी अनेक भगवद्गुण हैं। ‘सत्यं शौचं०’ इत्यादि ।

सत्य भगवद्गुण है। जिसमें सत्य रहना है वह निर्भय देखनेमें आता है। अभय दैवी संपत्तकी पहली संपत् है। श्रीमद्भूषणभार्य ने जितना लिखा है सत्य लिखा है आचार्य-श्रीमें मनसा वचसा कर्मणा सत्य है। यह उनके ग्रंथोंको विचारपूर्वक, देखनेवालोंको स्पष्ट मालुम पड़ेगा। आपने कहा है कि वैदिक साधन यद्यपि जीवोद्धार करनेवाले हैं तथापि अधिकार और कालसे प्रतिबद्ध हैं। जिनको वैदिक साधनोंका अधिकारही नहीं है उनका उद्धार कैसे हो सकता

है । अथवा जिनका है और नहीं करते या नहीं कर सके उनका उद्धार कैसे हो सकता है । और जो लोग वैदिक साधन करते हैं वे विधिसे हीन और दोषयुक्त करते हैं फिर उनकाभी उद्धार कैसे हो । देश काल द्रव्य कर्ता मंत्र और प्रकार इन छः के शुद्ध होनेसे कर्म शुद्ध होता है और तब ही वैदिकसाधन सिद्ध होते हैं । ये छहों शुद्ध मिलने कलियुगमें असंभव हैं । पक्षपातका चश्मा हटाकर विचार पूर्वक देखोगे तो मालुम पड़ेगा कि इनमेंसे एक भी शुद्ध नहीं मिलता ।

तो यहां एक प्रश्न होसकता है कि ऐसी अवस्थामें क्या धर्म करना ही छोड़ दें ? तो आचार्यश्री उत्तर देते हैं कि नहीं, धर्ममार्ग का परित्याग कभी नहीं करना चाहिये । किन्तु धर्मके साथ ईश्वरका आश्रय लो । ईश्वर सर्वसमर्थ है असाधनोंको भी साधन करसकता है । जो कार्य प्रमाण बलसे नहीं होता वह प्रमेय बलसे हो सकता है । श्रीकृष्णके दृढ़ आश्रयसे सब सहज हो जाता है । कृष्णाश्रय प्रभृति ग्रन्थोंका यही तात्पर्य है—

गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवावृतेष्विह ।

तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥

कर्मठलोग कर्मके अन्तमें ‘मघ्रहीनं’ ‘यस्य सृत्या च नामोक्त्या’ आदि श्लोक बोलते हैं उनका भी यही तात्पर्य है । प्रमाणमें प्रमेयबल लानेके लिये ही यह बोले

किन्तु जिसके ऊपर प्रभुका अनुग्रह होता है प्रभु उसे अपने गुण देते हैं। किसीको एक गुण देते हैं किसीको दस पाँच। प्रभुका एक एक गुण भी मनुष्यको बड़ा महत्व देनेवाला और उद्धार कर देनेवाला होता है। हरिश्चन्द्र राजामें सत्य एकही गुण सर्वप्रधान था।

भगवान् के उत्तरनेसे भी भगवद्गुण आते हैं। 'योन्तर्वहि-स्तनुभृतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ति' वचनके अनुसार आचार्य प्रभुका अवतार हैं। आचार्यरूपसे प्रभु अवतार लेते हैं। नृसिंहावतार में वपुको कारणता नहीं है व्यापारता है। किन्तु आचार्यमें वपुको हेतुता है। इसलिये उस अवस्थामें वैध आचार्यताही प्रकट रहती है। भगवत्ता गूढ़ है। आचार्यमें भगवत्त्वभी होनेसे श्रीमद्भूषणभार्यश्रीमें भी अनेक भगवद्गुण हैं। 'सत्यं शौचं०' इत्यादि ।

सत्य भगवद्गुण है। जिसमें सत्य रहना है वह निर्भय देखनेमें आता है। अभय दैवी संपत्तकी पहली संपत् है। श्रीमद्भूषणभार्य ने जितना लिखा है सत्य लिखा है आचार्य-श्रीमें मनसा वचसा कर्मणा सत्य है। यह उनके ग्रंथोंको विचारपूर्वक, देखनेवालोंको स्पष्ट मालुम पड़ेगा। आपने कहा है कि वैदिक साधन यद्यपि जीवोद्धार करनेवाले हैं तथापि अधिकार और कालसे प्रतिबद्ध हैं। जिनको वैदिक साधनोंका अधिकारही नहीं है उनका उद्धार कैसे हो सक्ता

है । अथवा जिनका है और नहीं करते या नहीं कर सकते उनका उद्घार कैसे हो सकता है । और जो लोग वैदिक साधन करते हैं वे विधिसे हीन और दोषयुक्त करते हैं फिर उनकाभी उद्घार कैसे हो । देश काल द्रव्य कर्ता मंत्र और प्रकार इन छः के शुद्ध होनेसे कर्म शुद्ध होता है और तब ही वैदिकसाधन सिद्ध होते हैं । ये छहों शुद्ध मिलने कलियुगमें असंभव हैं । पक्षपातका चश्मा हटाकर विचार पूर्वक देखोगे तो मालुम पड़ेगा कि इनमेंसे एक भी शुद्ध नहीं मिलता ।

तो यहां एक प्रश्न होसकता है कि ऐसी अवस्थामें क्या धर्म करना ही छोड़ दें ? तो आचार्यश्री उत्तर देते हैं कि नहीं, धर्ममार्ग का परित्याग कभी नहीं करना चाहिये । किन्तु धर्मके साथ ईश्वरका आश्रय लो । ईश्वर सर्वसमर्थ है असाधनोंको भी साधन करसकता है । जो कार्य प्रमाण बलसे नहीं होता वह प्रमेय बलसे हो सकता है । श्रीकृष्णके हृष्ट आश्रयसे सब सहज हो जाता है । कृष्णाश्रय प्रभृति ग्रन्थोंका यही तात्पर्य है—

गङ्गादितीर्थवर्येषु दुष्टैरेवावृतेष्विह ।

तिरोहिताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्भम् ॥

कर्मठलोग कर्मके अन्तमें ‘मध्यहीनं’ ‘यस्य सृत्या च नामोक्त्या’ आदि श्लोक बोलते हैं उनका भी यही तात्पर्य है । प्रमाणमें प्रमेयबल लानेके लिये ही यह बोले

जाते हैं। इस सत्यको किसीने नहीं कहा। यहतो एक नमूना है। समय थोड़ा है नहीं तो आचार्यश्रीकी सम्पूर्ण-वाणीमें मैं सत्यका निर्दर्शन कराता।

शौच ( पवित्रता ) गुण भी भगवद्गुण है और यहभी आचार्यश्री में है। तत्वदीपमें आपने कहा है ‘स्वधर्माचरणं शक्त्या विधर्माच्च निवर्तनम्। इन्द्रियाश्विनिग्राहः सर्वथा न त्यजेत्वयम्’ अपनी शक्तिके अनुसार वर्णादिधर्मोंका आचरण, अधर्म से निवर्तन, और इन्द्रियों को रोकना, इन तीनों का परित्याग किसी तरहसे भी वैष्णव न करै। इस परभी टीका करते हुए आज्ञा करते हैं कि ‘शक्त्या’ यह पद ‘स्वधर्माचरणं’ के साथ लगाना, अन्यके साथ नहीं। अर्थात् स्वधर्म तो भले अपनी शक्तिके अनुसार करै किन्तु विधर्मसे निवर्तन, और इन्द्रियनिग्रह तो शक्ति न रहने पर भी न छोड़े। ‘अश्रोणापि कर्तव्यं स्वस्यसामर्थ्यभावनात्। जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम्।’ मनको रोकनेमें प्रकार-पर वह अधिक है।

दया और क्षान्ति भी भगवद्गुण है। इनके विषयमें आप कहते हैं कि—

“‘दयथा सर्वभूतेषु’……………। निबंध。

“‘सर्वं सहेतपस्तु वर्षं सर्वेषां कृष्णभावनात्।’”

“‘त्रिदुःखसहनं धैर्यमासृतेः सर्वतः सदा।’”

विवेकघैर्याश्रय ।

‘सर्व प्राणियों पर दया रखने से प्रभु जल्दी प्रसन्न होते हैं’ । जो दुष्ट लोग अपने साथ दुष्ट व्यवहार करे और कूर वचन बोलें तो उन्हे कृष्णमय समझकर सहन करना चाहिये । यह क्षान्ति किसमें है । क्राइष्ट में लोग दया कहते हैं किन्तु उनका ज्यादामें ज्यादा यह वचन है ‘किसी को दुःख मत पहुंचाओ । जो तुम्हारे थप्पड़ दे उसे दुसरा गाल भी मारनेके लिये दे दो’ किन्तु यहां तो बातही दूसरी है । आचार्यश्री आज्ञा करते हैं कि पतिव्रता स्त्री जैसे अपने पति की लात भी प्रसन्नता से सहन करती है भगवद्गत जैसे प्रभुके तरफसे आते दुःखों को प्रभुकी लीला समझकर सहन करता है । इसीतरह दुष्ट को कृष्ण मय समझ कर उसके दिये दुःखोंको सहन करना चाहिये ।

आर्जव ( सरलता ) गुणभी आचार्यश्री में असीम है । आज्ञा करते हैं कि ‘सुज्ञेषु हस्तयुगलं पुरतः प्रसार्य’  
 ‘अहंकारं न कुर्वीत मानापेक्षां च वर्जयेत् ।’

अहंकार कभी न करे और मानकी अपेक्षा भी न रखें । त्याग संतोष और उपराति ( लाभमें औदासीन्य ) ये गुणभी भगवदीय हैं । जहां भगवान् विराजते हैं वहां ये गुणभी होते हैं । आजकल का त्याग और संन्यास तो त्याग कहने के योग्य ही नहीं है किन्तु जो त्याग भगवद्गीतामें समझाया है वह त्याग श्रीमद्भृतमाचार्यमें जन्मसे था यह आप

उनके चरित्रसे जानसक्ते हैं । अपने जीवनमें आपने मठ-स्थापन विग्रेरे कोई कार्य नहीं किया । श्रीगोवर्धनधरण का जब प्रादुर्भाव हुआ तो उनकाभी कार्यभार बड़ाली ब्राह्मणों को सौंप दिया । श्रीकृष्णदेव राजा ने जब सुवर्ण दीनारों पर आचार्य सिंहासन स्थापन कर आचार्यकनकाभिषेक किया उससमय भी उसमेंसे केवल मोहर मात्र लेकर प्रसुको समर्पण कर दीं । इस से आप लोग आचार्यश्रीके त्याग संतोष और उपरति गुणोंका अनुमान करसकते हैं । निबंध में आप आज्ञा करते हैं कि—

धनं सर्वात्मना त्यज्यं तच्चेत्यकुं न शक्यते ।  
कृष्णार्थं तत्प्रयुज्जीत कृष्णोऽनर्थस्य वारकः ॥  
गृहं सर्वात्मना त्यज्यं तच्चेत्यकुं न शक्यते ।  
कृष्णार्थं तन्नियुज्जीत कृष्णः संसारमोचकः ॥

धनमें पंचदश अनर्थ हैं इस लिये सब तरह से धनका त्याग करना चाहिये । वह यदि सर्वथा नहीं ही छोड़ा जाय तो फिर उसका उपयोग श्रीकृष्ण में ही करै । क्यों कि श्रीकृष्ण अनर्थ के नाश करनेमें समर्थ हैं । घरमें रहने से संसारमें ही (अहंता ममतामें) फस जाता है इसलिये गृह का सबतरह त्याग कर दे । और यदि उसका त्याग करना अशक्य हो तौ उसका उपयोग श्रीकृष्णमें करदे । श्रीकृष्ण संसारसे छुड़ानेवाले हैं ।”

श्रीवल्लभाचार्य के पिताका नाम लक्ष्मणभट्टजी था । श्रीलक्ष्मण- इनका जन्म कब हुआ यह अभीतक कुछ भट्टजी- निश्चय नहीं हो सका है । इनके एक भाई भी थे जिनका नाम जनर्दन भट्ट था । इनकी छोटी अवस्थामेंही ये पितृहीन हो गये थे । फिरभी माताके अनवरत अध्यवसायसे आप खूब पढ़ लिख कर बड़े विद्वान् हो गये थे । ऐसा सुननेमें आता है कि आपका अध्ययन आपके मातामहके द्वारा हुआ था ।

श्रीलक्ष्मणभट्टजी एक समर्थ विद्वान् थे । विद्याध्ययनके अनन्तर आपश्री ने विद्यानगर के सुप्रसिद्ध सुशर्मा नामके एक स्वजातीय ब्राह्मणकी कन्या इल्लमागारु के साथ पाणिग्रहण किया था ।

भगवान् ने पूर्वमें आपके पूर्व पुरुष यज्ञनारायणजी को वरदान दिया था कि तुम्हारे यहां सो सोमयाग पूरे होनेपर मैं स्वयं तुम्हारे यहां अवतार धारण करूँगा । फलतः श्रीलक्ष्मण भट्टजी ने सो सोमयाग पूर्ण भी करदिये थे अतः वहांही आपने अवतीर्ण होनेका निश्चय किया ।

श्रीलक्ष्मणभट्टजी विद्यानगरके राजपुरोहित सुशर्मा नामके एक स्वजातीय ब्राह्मणकी कन्या इल्लमागारुसे विवाहित हुए थे यह हम पूर्व में कह आये हैं । उनका बहुत सा समय काशीजीमें ही अतिवाहित होता था । किन्तु उन दिनों यवनों का उपद्रव काशी में विशेष रीति से था । इससे आप

ऐसे स्थलपर रहना उचित न जान अपनी पत्नी को लेकर काशीसे चल दिये। किन्तु मार्गमें ही प्रभुकी इच्छासे इलमागारूके गर्भ का चंपारण्य में पात हुआ। गर्भको निर्जिव मान दंपति उसे एक शमीवृक्षके नीचे पत्रोंसे ढक चल दिये। यवनोपद्रव शान्त होनेपर पुनः काशीजी आते समय जब उसी मार्गसे ये लोगे निकले, तब उसी शमीवृक्ष के नीचे एक अद्भुत चमत्कार दिखलाई दिया। दम्पतिने देखा कि शमीवृक्षके आगे एक अत्यन्त तेजवान् अग्नि का मण्डल है और उस मण्डल के मध्य में एक अत्यन्त ही सुकुमार और तेजस्वी बालक पड़ा हुआ खेल रहा है। बालकको देखतेही माताके दोनों स्तन पयःपूरित हो गये और एक अद्भुत स्नेह स्रोत दंपति के हृदय में प्रवाहित होने लगा। इलमागारूने कहा 'स्वामिन्, यह पुत्र तो मेरा है।' तब लक्ष्मणमङ्गजी ने कहा 'मद्रे, यदि पुत्र आपका है तो अग्नि आपको मार्ग देगी। आप इसे लेलो।' इलमागारू जैसे जैसे पुत्रके समीप जाने लगीं अग्निदेव भी वैसेही वैसे लोप होते चले गये और अंतमें इलमागारूने अपने हृदयके रत्नको उठालिया।

इस प्रकार भगवान् श्रीवल्लभाचार्य का भी जन्म श्रीकृष्णकी भाँति हुआ था।

चंपारण्यको जानेके लियें पहले भुसावल जाना चाहिये चहाँसे नागपुर, नागपुरसे रायपुर और रायपुरसे होकर राजिम। चहाँसे तीन या चार माइलके अनन्तर चम्पारण्य मिलता है।

श्रीलक्ष्मणद्वजी के ३ पुत्र और दो कन्या हुईं। प्रथम पुत्र का नाम नारायणभट्ट था। आपश्री को बहुत शीघ्र ही वैराग्य प्राप्त हुआ और आप घर से चल दिये। सन्यासावस्था में आपने अपना नाम केशवपुरी रखा था। तपोबल से इन्हें ऐसी सिद्धि प्राप्त करली थी कि वे पगमें पादुका पहिन कर गंगाजी में उस प्रकार चलते थे जिस प्रकार साधारण मनुष्य पृथिवी पर चलता हो।

श्रीमद्भूमाचार्य, प्रभु के आचार्य रूप में अवतार हैं और वे लोककल्याण के लिये ही भारतवर्ष में पधारे यह वात हमीं नहीं मानते किन्तु यह मान्यता श्रीमहाप्रभु की भी थी यह वात आपके ग्रन्थों के पाठ करने से भली भाँति पाई जा सकती है। भारतवर्ष में यह कोई नई वात नहीं है। रामानुज, मद्दू, निष्वार्क चैतन्यादि महान् विभूति भी अपने २ जन्म का खास प्रयोजन मानती थीं।

इस लिये यदि महाप्रभुजी ने अपने आपको वैश्वानर अथवा और कुछ माना हो तो इसमें आश्र्य की कोई वात नहीं है।

कुछ भी हो इतना तो मानना ही पड़ेगा कि पुष्टिर्मार्ग के प्रवर्तक ब्रह्मवाद के स्थापक एवं शुद्धाद्वैत को समझाने वाले श्रीमद्भूमाचार्य एक अत्यन्त मेधावी, एक परम पवित्र आचार्य, एक अन्त्यन्त सरल और विद्वान् तेजस्वी

ब्राह्मण थे । आपकी शक्ति के सन्मुख उस समय के बड़े से बड़े विद्वान् ब्राह्मण भी शास्त्रार्थ में पराभव को प्राप्त हुए थे और कृष्णदेव राजाकी सभा में तो आपने अपने अद्भुत पराक्रम से समस्त पण्डित मण्डली को परास्त कर दी थी । आश्र्वर्य की बात तो यह है कि उस समय उनकी अवस्था केवल १४ साल की ही थी ।

आपके नाम तथा गुण और स्वरूप, श्रीसर्वोत्तमजी, श्रीमदाचार्य, श्रीस्फुरत्कृष्णप्रेमामृत और श्रीवल्लभाष्टक में चरणका विस्तारपूर्वक वर्णित किये गये हैं । वास्तव में स्वरूप देखा जाय तो महाप्रभुजी के स्वरूप को समझना बड़ा कठिन है । प्रभुकृपा से ही उनके स्वरूप को समझा जाता है श्रीगीतार्जीमें भगवान् ने प्रतिज्ञा की है कि—

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत ।

अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सूजाम्यहम् ॥

फलतः अधर्मको दूर कर धर्मका स्थापन करना और अपनी लीला के द्वारा भक्तों का निरोध करना ही भगवान का आचार्यरूप से एकान्त आविर्भाव कारण है । भगवान ने जब देखा कि पृथ्वी पर से ब्रह्मवाद गुप्त होता चला जा रहा है और उस पर मिथ्यावाद का साम्राज्य धीरे २ दृढ़ हो रहा है तब आपने मिथ्यावादादि दूर करने के हेतु और शुद्धा-

द्वैतको पुनः प्रचलित करने के लिये तथा दैवी सृष्टि को कृत-  
कृत्यकरने के लिये भूतलपर आचार्यरूप से पधारने का  
अनुग्रह किया ।

आपके प्रकट होने का एक कारण और भी था । आपके  
पूर्व जितने आचार्य हो गये थे उनने ब्रह्मसूत्र पर भाष्य किया  
था । कितने ही नें श्रीमागवत की भी टीकाएं की थीं किन्तु  
उनसे लोकोपकार की जितनी आवश्यक थी उतनी पूर्ति न  
हुई । इसके अतिरिक्त सूत्रोंका अर्थ अक्षरों को खींच तान कर  
अपनेर सिद्धान्तमें वैडनेका प्रयत्न किया गया था और श्रीमाग-  
वतका तो अर्थ ही मानों और हो गया था । इसके लिये इन  
दोनों ग्रन्थोंका समन्वय करने के लिये भी आपका प्रादुर्भाव  
हुआ था । भगवान् को प्रिय लोगे ऐसा अर्थ भगवान् के मुख के  
सिवाय और कौन व्यक्त कर सकता है । इसीलिये भगवानके  
मुखारविन्द श्रीमहाप्रसुजी का भूतलपर प्राकट्य हुआ ।  
आपका सामर्थ्यभी अकुंठित था ।

भगवान् के मुखसे असि प्रकट होता है । ‘मुख असि  
है’ यह चात शास्त्रोमें पाई जाती है । आधिदैविक अग्नि  
का स्थान भगवान् का मुखारविन्द है । निःसाधन जीवोंके  
सर्वदोषों को भस्म कर तथा उन्हें अपना प्रिय वनाकर  
अपने शरण में लेने के लिये अग्निकी आवश्यकता थी ।  
श्रीमहाप्रसुजी भी भगवान् के मुखारविन्द की आधिदैविक

अभिरूप भूतल पर प्रकटित हुए थे । इसलियें आपकी शरण जानेवालों के सर्वदोष आप निवृत्त कर देते हैं । इसीलियें आपका एक नाम 'वैश्वानर' भी है ।

अन्तःकरण प्रबोध की टीका में लिखा है की भगवान् को स्वरूपचलसे उद्धार करने की उस समय इच्छा नहीं थी । किन्तु आपने अपने वचनामृतों से जीवों का उद्धार करना यह मनमें ठान साधारण मनुष्यवत् देह धारण कर आप श्रीमदाचार्य के स्वरूप में यहां पधारे थे । आप यद्यपि देखने में साधारण मनुष्य मात्र थे किन्तु आप फिर भी श्रीकृष्ण ही थे । यह बात आपके अलौकिक चरित्र से ही भगवदीय जन जान गये थे । भगवान् ने अपना उत्तमोत्तम भावसौन्दर्य श्रीमहाप्रभुजी में नित्यलीला के रमण समय में पधराया था । श्रीमदाचार्यचरण प्रभु की प्रत्येक लीला का अनुभव करते । मानों प्रभु की लीला का अनुभव करने में साक्षीरूप हो कर आप विराजते थे ।

श्रीमदाचार्यचरण का स्वरूप हमें स्पष्ट रीत्या दिखलाईदे इसके लियें हमारा परम कर्तव्य है कि हम उनकी लीलाका स्मरण सतत करते रहें । हमारे निरन्तर आपके स्वरूप का विचार करने से श्रीमहाप्रभु अवश्य ही हमारे हृदय में पधारेंगे और इसी से हमें आपकी गृद्धवाणी समझने में सुविधा होगी । इसके लियें हृदय में परम श्रद्धा

होनी अत्यन्तावश्यक है । भगवान् श्रीकृष्ण का सम्बन्ध भी आपही की कृपा से होना साध्य है । हमेशां तुलसीमाला में श्रीमदाचार्य का नामस्मरण किया करना चाहिये । यह बात भी अवश्य याद रखनी चाहिये कि श्रीमहाप्रभुजी के आश्रय से संप्रति सर्व गोस्वामी बालक भी जीवों के उद्धार करने में समर्थ हैं ।

श्रीमहाप्रभुजी का प्राकृत्य यदि भूतलपर न हुआ होता तो ?

यदि हमारे अभाग्य वश श्रीमदाचार्यचरण भूतलपर न पधारते तो हमें कितनी हानि होती उसका अनुमान हम नहीं कर सकते । वे नहीं पधारते तो इस दैवी सृष्टिको श्रीवृजाधीश की प्राप्ति कहां से होती ? और इस प्रकार सृष्टि भी व्यर्थ हो जाती । वे यहां न प्रकट होते तो प्रेमकी पराकाष्ठारूप निर्गुण पुष्टिभक्तिका दर्शन कौन कराता ? शुद्ध ब्रह्मवाद का स्वरूप कौन समझाता ? श्रीमद्भागवत के गूढ तत्त्वको कौन प्रकटित करता ? और निःसाधन जीवोंके लियें ब्रह्मसंबंध मंत्र कौन निर्मित करता ? आपने ही परम कृपालु हो यहां पर जन्म ग्रहण किया । सर्वसामान्य शरण मार्गकी स्थापना की जिसमें उद्धार लायक सर्वजीवों का अधिकार है और वह सर्वत्र आचरणीयहो सकता है । कलियुगमें तो इसी से उद्धार हो सकता है ।

पुष्टिमार्गीय वैष्णवों का यह सबसे बड़ा कर्तव्य है कि

श्रीमद्भूषणभार्चा- वे अपने आचार्य और इस मार्ग के संचालक र्यका जीवन् भगवान् श्रीवल्लभाचार्यचरण के जीवनचरित्र चरित्र। को जानें और उसे मनन करे। जो वैष्णव होकर भी श्रीमहाप्रभुजी के जीवनका ज्ञान नहीं रखता वह वैष्णव अपनेको नहीं कह सकता। इस लिये वैष्णवोंको आपश्रीका अद्भुत जीवन चरित्र अवश्य मनन करना चाहिये।

ब्रह्मवादके संस्थापक हमारे परम माननीय भगवान् श्रीवल्लभाचार्यका प्रादुर्भाव मध्यप्रान्तमें रायपुर जिलके राजग्राम समीप चम्पारण्य में वेळनाडू ब्राह्मण कुलमें सन् १४७९ में हुआ था। जिस समय मनुष्यका साधारण रीत्या बाल्यकाल हुआ करता है। अर्थात् जिस अवस्था में मनुष्य खेला करता है उसी अल्पावस्था में आपने वेद, उपनिषद् सृष्टि, पुराण, इतिहास तथा दर्शन इत्यादि आकर ग्रन्थोंका अभ्यास पूर्ण कर दिया था! यह था आपकी एक अत्यन्त ही मेधावी बुद्धि का साधारण परिचय! अभ्यासकालमें ही, अर्थात् नौ दस वर्षकी ही अवस्थामें आपने अपनी अप्रतिम तीक्ष्ण बुद्धि द्वारा श्रीशंकरादि प्रतिपादित वादों के गुण दोष समीक्षा कर ली थी! अभ्यास कालमें ही अपने गुरु के यहां आप श्रीशंकरादि प्रतिपादित वादोंके दोष छात्रों को बताते थे।

तथा यदि कोई छात्र उस समय आपसे इस विषयमें वाद करता था तो आप अपनी अद्भुत मेघा और अकाट्य प्रमाणों के बल से उसे निरस्त कर देते थे । उस समय सारी विद्वन्मण्डली में श्रीशंकराचार्य प्रतिपादित मायावाद ही अपना प्रभाव जमाये हुए था । किन्तु आचार्यचरण ने इन सब वादों का खूब मनन पूर्वक अभ्यास कर उद्घोषित किया था कि “श्रीशंकराचार्यका ही भत नहीं किन्तु श्रीरामानुजाचार्य का विशिष्टाद्वैत और श्रीमध्वाचार्यका द्वैतवाद भी सर्वांश में ब्रह्मसूत्रानुसार ठीक नहीं कह सकते । अथ च ब्रह्म सूत्र का वास्तविक अर्थ प्रकट करनेवाला भाष्य अभी तक हुआ नहीं है ।” अपने अभ्यास क्रम में ही साधारण वादों के अवसर में उनने स्पष्ट प्रमाणित किया था कि ब्रह्मसूत्र, उपनिषद् और गीता इन प्रस्थान त्रय के अनुसार यदि जगत् में कोई भी वाद है तो वह केवल ब्रह्मवाद है । एवं वह वाद मायावाद और दूसरे वादों से अलग अपना विचार स्थापित करता है । आपका यह वाद छात्रों की परिषद् तकही परिमित न रहता किन्तु काशीजी में जब २ कोई विद्वानों की सभा होती और जब २ कोई दिग्गज विद्वान् का समागम आपको होता तब २ आप अपने इस ब्रह्मवाद की कथा छेड़ देते और अपनी वालावस्था में ही विद्वानों के मन पर अपने विशिष्ट पाण्डित्य का भारी बोझ लाद देते ।

इस अहुत मेधावी ब्राह्मण कुमार ने अपनी प्यारहर्ष की अवस्था ही में अपना अभ्यास पूर्ण करडाला ! समस्त वेद, वेदाङ्ग, उपनिषद्, पुराण, स्मृति, इतिहास दर्शन इत्यादि आकर ग्रन्थों का मनन पूर्वक अभ्यास उस समय पूर्ण किया जब कि साधारण मनुष्य अपनी उस अवस्था में कुछ लिखना पढ़ना सीखने लगता है ! भाग्य वश इसी वर्ष आपके पिता ने गौलोक प्राप्ति किया । यह बहुत ही ठीक हुआ कि आपके अभ्यास क्रम में इनके पिताने इनको न छोड़ दिया । नहीं तो आपको न जाने कितनी वाधाएं सहन करनी पड़ती । आपने अपने अध्ययन कालकी समाप्ति कर अपने ब्रह्मवाद को सर्वव्याप्तकरने का दृढ़ निश्चय किया । और इस निश्चय को कार्यरूप में परिणत करने की इच्छासे आपने विद्वानों के दुर्ग और सरस्वती के विहार स्थान श्रीकाशीक्षेत्रमें अपने ब्रह्मवाद का उपदेश देना प्रारंभ किया । आपका उपदेश देने का ढंग बड़ा रोचक और कुतूहलवर्धक है । अपने ब्रह्मवाद की स्थापना करने के अर्थ वे कभी किसी चलती हुई गाडीपर चढ़ जाते और जहाँ विद्वानों का घरहोता वहाँ आप अपने ब्रह्मवादका व्याख्यान देते हुए निकल जाते थे ! कभी विद्वानों के घरके सामने वाली छतपर खड़े हो जाते और अपने ब्रह्मवाद का मण्डन करते । सायंकाल श्रीगंगाजीके तटपर जिस समय विद्वान लोग सायं संध्या करते उस समय महा-

प्रभुजी वहां पहुंचकर अपनी ब्रह्मवादकी चर्चाको छेड़ देते ! काशी का ऐसा कोईभी घर या रास्ता नहीं था जहां महा-प्रभुजीके ब्रह्मवाद की ही चर्चा न हो रही हो । सब काशी मानो ब्रह्मवाद से पूर्ण हो चुकी थी ।

काशीजी में जब आपने अपने ब्रह्मवादका प्रभाव जमा दिया और क्या विद्वान् और क्या नगरवासी सब जब आपकी विद्वत्ता के प्रभाव से प्रभावित हो चुके तब आपने अपने इस ब्रह्मवादको समस्त भारतवर्ष में फैलानेका निश्चय किया । किन्तु यह निश्चय जब तक आप भारतवर्षमें सर्वत्र न घूमें तब तक पार नहीं पड़ सकता था इसी लिये आपने अपने ब्रह्मवाद या पुष्टिमार्गको सर्वमान्य करनेके लिये पृथ्वी प्रदक्षिणा करने का निश्चय किया । इस निश्चय के अनुसार आप काशीजीसे व्यंकटगिरि गये । आपने वहां पर श्रीलक्ष्मणवालाजीके दर्शन किये तथा थोड़े दिन वहां ही विश्राम भी किया । किन्तु यह समयभी आपने अपनी अपूर्व चुद्धि-मानीके प्रभाव से खाली जाने नहीं दिया । आपने वहां के पुस्तकालयको इस बीच खूब देखा । तथा भक्ति विषयक यावद्ग्रन्थों का आपने वहां ही अवलोकन भी किया । सौभाग्यवश इसी अवसर पर आपने सुना कि तुङ्गमद्रानदी पर स्थित घलवान् हिन्दू राज्य विजयनगर के राजा श्रीकृष्ण-देवरायने एक धर्मसंवंधी महत्परिषद् का आयोजन किया

है। कृष्णदेव राजा स्वयं भी एक विद्वान् और कवि था। किन्तु जब श्रीशंकराचार्यके अनुयायी श्रीव्यासतीर्थ श्रीशंकराचार्य पतिपादित मायावाद सर्ववादोंमें श्रेष्ठ है यह उपदेश राजाको देने लगे तब राजाने एक ऐसी सभा बुलाने का विचार किया जिसमें भारत वर्षके सब मतके अनुयायी सब विद्वान् निमंत्रित होकर आयें और कौन सा धर्म अथवा वाद श्रेष्ठ है उसका निर्णय करें। फलतः ऐसी ही एक महासभाका आयोजन होने लगा तथा भिन्न २ देशके भिन्न २ विद्वान् भी निमन्त्रित कर बुलाये जाने लगे। जब सब बडे २ विद्वान् उपस्थित हो गये तब राजाने दीनताके शब्दोंमें कहा—“उपस्थित पूज्य और सम्माननीय गुरुवरो, मेरी इच्छा है कि आप लोग कौन सा मत श्रेष्ठ है इसका निर्णय कर मुझे बतलावें ताकि मैं अपना मत उसे ही स्वीकार कर और अपने जीवन को उसी मार्ग में ले जाऊं।” राजाके इन वचनों को सुन पण्डितोंने शास्त्रार्थ करना प्रारंभ कर दिया। सभामें खूब बडे २ विद्वान् थे अत एव उनका शास्त्रार्थ भी ऐसा वैसा नहीं था अतः यह शास्त्रार्थ बहुत दिन तक चला। अन्तमें जब कि श्रीशंकराचार्य के अनुयायी जीतनेवाले ही थे श्रीवल्लभाचार्यने विजयनगरकी इस सभा में प्रवेश किया। उस समय ऐसा दृष्ट्यु उपस्थित हुआ था

मानो बलीराजा की सभा में भगवान् वामन का प्रवेश हुआ हो अथवा कंसाराति भगवान् श्रीकृष्ण ने मानो कंस सभा में प्रवेश किया हो ! राजाने देखा मानों उसके एकान्त उद्धारक करुणाकर गुरुका पदार्पण सभा में हो रहा है । व्यास तीर्थ ने देखा मानों उनका प्रतिद्वन्द्वी उहैं परास्त करने चला आ रहा है ! वैष्णवोंने देखा मानों उनका रक्षक भगवान् इस शरीर में आ रहा है । सारी सभा महाप्रभु के वहाँ पदार्पण करनेपर कुछ क्षण तक स्तब्ध हो गई ! उस अपूर्व ब्रह्मचारी वेश धारी ब्राह्मण वालकके अद्भुत तेज के आगें सब निस्तेज हो गये । जैसे सूर्य के प्रकाशित होने पर तारागण ! मित्र, शत्रु, उदासीन, वादी, प्रतिवादी सबों ने अपने अपने आसन से उठकर इस अद्भुत वालक का अभिवादन किया । श्रीमहाप्रभुजीने भी इनके इस विनय का यथोचित उत्तर दिया । अनन्तर आपने अपने स्वाभाविक मधुर किञ्चु स्पष्ट स्वर में पूछा “वाद किस विषय पर हो रहा है ?” जब आपको यथोचित उत्तर दिया गया और सभा की परिस्थिति जब उनके ध्यान में आगई तब आपने अपने ब्रह्मवाद का पक्ष लेकर शास्त्रार्थ करना प्रारंभ किया । आपने उस सभा में और सब सम्मान्य विद्वानों के समुख यह सिद्ध कर दिया कि यदि जगत् में कोई वाद श्रेष्ठ और सम्मान्य है तो वह ब्रह्मवाद ही है । श्रीशंकराचार्य

का मायावाद अथवा श्रीरामानुजाचार्य या श्रीमध्वाचार्य के बाद भी दोष से मुक्त नहीं हैं। यदि वेद, गीता या ब्रह्मसूत्र का और उनके साथ श्रीभागवतकामी यथार्थ अनुसरण करता हुआ कोई भी बाद है तो वह ब्रह्मवाद ही है। और निर्दुष्ट है तो वह भी ब्रह्मवाद या पुष्टिमार्ग ही है। खूब बाद होने के अनन्तर सर्व विद्वानों ने आपके एवं आचार्य के विजय को मान्य किया। और सब विद्वानों ने एक मत हो आपको 'महाप्रभु' की पदवी जो राजा से दी गई उसे संगत की। आपके विजय पर राजा आपके चरणों पर गिर पड़ा और अपने हृदय से उन्हें अपना गुरु मानने लगा। इतनाही नहीं राजाने सर्व प्रजाजनों और विविध देशके सर्व मत के सर्व विद्वानों के सम्मुख श्रीमदाचार्यचरण का कनकाभिषेक किया। यह स्मरणीय घटना १४९३ में घटी जिस समय आपकी अवस्था यौननके पूर्व की थी! इस समय से आप श्रीवल्लभाचार्य के साथ ही 'श्रीमहाप्रभु' के नाम से भी संबोधित होने लगे। आपने अपनी विजय में जितना भी द्रव्य मिला था उसे केवल अपनी प्रभुसेवामें उपयोगी कुछ अंशको छोड़कर ब्राह्मणवर्ग को दान दे दिया था। ऐसा था श्रीमदाचार्यचरण का अपूर्व त्याग और आत्मसंयम!

विद्यानगर से आप पर्यटन करने तथा समस्त भारतवर्ष में अपना ब्रह्मवाद स्थापित करने चल दिये। उस समय

दक्षिण देश विद्वानों का निवास स्थान हो रहा था इस लिये पहले आपने वहां ही जाकर दिग्बिजय करना निश्चित किया । दक्षिणमें आपको बहुत प्रकारके वादी मिले तथा उन सबों से आपको एक न एक नई बात भी मिली । विद्यानगर से लेकर दक्षिण यात्रा पर्यन्त आपको जो वादी मिले उनमें रामानुज, योगी, कापालिक, शैव, रामानंदी, वीर, वैष्णव, मायावादी, माहेश्वर, वैरागी ये मुख्य थे । इनके सबों के मत बड़े विचित्र थे और कोई २ तो अपनी प्रकृति में भी बड़े विचित्र और दुष्ट थे । वादमें विजय न देख वे शारीरिक विजय प्राप्त करने को उत्सुक हो उठते । कितनों हीनें तो श्री महाप्रभुजी को शारीरिक हानि भी पहुंचाने की सोची थी । किन्तु आपके अलौकिक सामर्थ्य और बल से सब हार गये । आपने समस्त दक्षिण देश में विजय प्राप्तकर उसमें अपना ब्रह्मवाद स्थापित किया ।

दक्षिण छोड श्रीमदाचार्यचरण पंद्रपुर होते हुए गोकुल पधारे । मार्ग में आपने घट सरस्वती को परास्त किया । घट सरस्वती के विषय में यह ख्याति थी कि उसने सरस्वती को वश में कर रखा है । किन्तु वह श्रीमहाप्रभुजी से परास्त हो कर पलायन कर गया ।

श्रीगोकुलको उपयुक्त स्थल मान आपने वहां रहने का निश्चय किया और वहां ही आपने शुद्धपुष्टि भक्ति अर्धात्

निर्गुण पुष्टिमार्ग की स्थापना की ! आपसे दीक्षा लेने का सबसे पहला सौभाग्य दामोदर दास और प्रभुदास जलोट को प्राप्त हुआ था ।

किन्तु विश्रामलेने का अवसर ही कहां था ? आपको तो अभी बहुत सा कार्य करने को था । पुष्टिमार्ग को मार-तवर्ष में सर्वत्र सम्मान्य कराना कोई साधारण वात नहीं थी । अतः आप फिर भारतवर्ष में पर्यटन करने चल दिये । समस्त भारत वर्ष में, कन्याकुमारी से लेकर हिमालय और अटक से लेकर कटक तक आपने तीन बार पैदल चलकर ब्रह्मवाद का उपदेश दिया । इस अपने परिश्रम पूर्ण पर्यटन में आपने स्थान स्थान पर विद्वानों की सभा बुलाई तथा उसमें अपने ब्रह्मवाद का मण्डन तथा प्रत्येक स्थान पर प्रभु प्रसादार्थ श्रीमद्भागवतका पारायण किया था । तथा जनता को स्वतंत्र उपदेश दे ब्रह्मवाद पर मुग्ध कर अपनी अनुयायीनी बनायी थी । इस कार्य में आपने अपने अनेक वर्ष व्यय किये । इतना परिश्रम किया था तब कहीं आपको सफलता मिली थी । कार्यकर्ताओं को आपके इस अपूर्व परिश्रम से शिक्षा ग्रहण करनी चाहिये । जो लोग चाहते हैं कि परिश्रम बिना ही हम अपना पूर्ण गौरव स्थापित रखें उन्हें श्रीमहा-प्रभुजी के चरित्र से शिक्षा ग्रहण करनी चाहिये ।

जब आप अपने कार्यसे निश्चिन्त होगये अर्थात् जब सर्वत्र अपने ब्रह्मवाद को फैला दिया तब आप गृहस्थ हुए ।

विवाह पछि भी आपने जिसकार्य को संपादन करने के लियें अवतार धारण किया था उसे तो करते ही रहे । विवाह के अनन्तर ही आपने अपने मार्गके प्रदर्शक बहुतसे घड़े ग्रन्थों का निर्माण किया था । कभी २ वें उपदेश देने के हेतु भी बाहर चले जाते और लोगोंको अपने अमृततुल्य उपदेशों से कृतार्थ करते । आपने अपने जीवन का बहुत सा समय गया और बनारसके समीप आये हुए चरणाद्रि और अडेल नामक सुन्दर ग्रामों में व्यतीत किया था । आपका रहन सहन बहुत ही सादा और अनुकरणीय था । आप समस्त दिन भगवान की परिचर्या में व्यतीत करते थे । उस से जो कुछ भी समय बचता था उसे आप शास्त्रालेचन में व्यतीत करते । भगवान में आपकी पूर्ण भक्ति और निष्ठा थी । आपको अहंकार तो मानो छू तक नहीं गया था । आप सर्वत्र समानभाव रखने वाले थे । और लोगों पर असीम दयाकी वृष्टि करने वाले थे । जहां जहां आप धोध देते लोग आपके बचनों पर मुग्ध हो उसी क्षण आपके अनुयायी हो जाते थे । जिस प्रकार मेस्मरजम् या जादू से लोग बश हो जाते हैं उसी प्रकार आपकी वाणी सुन लोग मोहित हो जाते । आप आचरणशील गुरु और आचार्य थे ।

भक्तियुक्त अत्यन्तही सरल जीवन व्यतीत कर, और असीम कीर्ति का उपभोग कर के एवं अपने पीछे अपनी

चिर और सती कीर्ति को छोड़कर श्रीमदाचार्यचरणने बावन वर्ष की अवस्था में इस भूतल को छोड़ा । धर्मके विषय में जो २ कुछ परमतत्त्व था, तत्त्वविद्या के विषय में जो भी कुछ उत्तमोत्तम विद्या थी और भक्तिशास्त्र के विषय में जो भी कुछ मूल्यवान वस्तु थी उस सब का वोध दे महाप्रभु अन्तर्हित हो गये । नन्दन कानन का पारिजात पुष्प मानों दूटकर गिर गया ! समृद्धिवान जौहरी की दुकान पर से उसका सबसे प्रियरत्न मानों कोई ले गया ! अथवा मानों विशाल और मधुर बाग में से कोयल अपना मोहक स्वर छोड उसे सूना कर उड गई !

श्रीमहाप्रभुने जिस समय यह भूतल छोड़ा उसका वर्णन देखिये एक पाश्चात्य विद्वान भी क्या करते हैं । डाक्टर विल्सन लिखते हैं—“अपने अवतार के हेतु को पार लगा कर श्रीमद्भुतभार्यजी ने काशीजी में हनुमान घाटपर श्रीगंगाजी में प्रवेश किया । पानी में उतरते २ आप इतने उत्तर गये कि अन्त में जलने आपको अदृश्य कर दिया । जल के जिस भाग में आपने प्रवेश किया था उस भाग के उपर एक चकचकित ज्वाला स्तंभ दृष्टिगोचर हुआ । और हजारों मनुष्यों के आश्र्य के बीच श्रीमदाचार्यचरणने उस ज्वालास्तंभ द्वारा वैकुण्ठके तरफ प्रयाण किया । और आकाश में जाते २ अदृश्य हो गये । ”

देशका सौभाग्य सूर्य उस समय अस्त हो रहा था और श्रीमहाप्रभुजीके हिन्दूजनता की धार्मिक नौका भी जीर्ण समय देशका शीर्ण हो डूब रही थी । राज्य में क्या, समाज वातावरण में क्या, धर्म में क्या और रीति नीति में क्या, उस समय सब में ही एक प्रकार का भयंकर विष्वव मच रहा था । सब लोग ऐहिक सुख साधन, और अपने २ सुख में मस्त हो रहे थे । कोई किसीकी न तो सुनता था और न कोई किसी को कुछ कहने ही का साहस करता था । समस्त देश पश्चिम से आक्रान्त था और जरा २ सी बात पर तल्वार चल जाती थी । उस समय हिन्दू समाज की दशा अत्यन्त शोचनीय हो उठी थी । मुसलमान लोग एक हाथ में तल्वार और दूसरी में कुरान लियें घूमा करते थे । तथा विविध विधियों से हिन्दू को मुसलमान बनाते फिरते थे । हिन्दू समाज उस समय नेता से हीन हो गया था । न तो उसे कोई धार्मिक नेता ही मिलता था और न सामाजिक या नैतिक ही । उस समय बड़ी चुरी तरह से एक ऐसे अच्छे धार्मिक नेता की आवश्यकता थी जो इस अभागी हिन्दू जाति की डूबती हुई धर्म रूपी नौका को पार लगा दे । हिन्दुओं की दशा उस आसन्न मृत्यु रोगी की जैसी हो गई थी जो पीयूषपाणि वैद्यराज को देखने के लियें अत्यन्त उल्कण्ठित हो रहा हो ।

चारों तरफ अशान्ति का साम्राज्य फैला हुआ था । किन्तु इस अशान्ति में ही लोगों ने एकाएक शान्ति का आविर्भाव हुआ देखा । लोगों ने देखा कि एक अनतिरीधकाय अत्यन्त तेजस्वी महापुरुष उनके दुःख का प्रतीकार करने आ रहा है । दूरसे देखने पर वह एक साधारण मनुष्य दिखलाई देता था किन्तु उसमें अपने तेजके बल से अमित शक्ति थी । और यही थे श्रीमद्भूलभाचार्य । आपके शुद्धाद्वैतवादने अपने विश्वबंधुत्व के सन्देश के साथ एकताकी प्रणाली के आधार पर हिन्दूजाति के विखरे हुए अङ्गों को संघशक्ति में अनुस्यूत कर देने का वह उच्च और परमपुनीत आदर्श प्रकट किया जिस से हिन्दूजाति में संजीवनी शक्ति आ पहुंची । किसी नई वस्तु का निर्माण करना यदि कार्य कुशलता है तो बिगड़ी हुई चीज को फिर से नई बनाकर काम में आने लायक बना देना उस से कहीं बढ़कर कार्य कुशलता है । भगवान् शंकराचार्य ने जब समस्त जगद्वायापी बौद्ध धर्म का उन्मूलन कर बीजरूप से स्थित सनातन धर्म का पुनरुज्जीवन किया था तो भगवान् श्रीवल्लभाचार्य ने भी मृतप्राय हिन्दूजाति को धर्म का अपूर्व संदेशा सुना संजीवनी बूंदी दे जीवित कर दिया था इस में आश्र्यकी बात नहीं है । नूतन बालक की उत्पत्ति कर देना यदि सरल नहीं है तो मृतप्राय मनुष्यों

के विकारों को दूर कर उसे नीरोग बना देना भी कोई सरल बात नहीं है । श्रीमहाप्रभुजीने भी अपना अवतार धारण कर इस जाति को नीरोग किया था । नहीं तो ऐसे विकट समय में न जाने यह जाति कहाँ जाती इसकी किसे खबर थी ? वह समय कितना भीषण था उसका एक चित्र स्वयं महाप्रभुजी ने भी अपने कृष्णाश्रय में खींचा है आपने स्वयं जो कुछ लिखा है उस से हमें उस समय की परिस्थिति का अच्छा ज्ञान हो जाता है आप लिखते हैं “ इस कलियुग में ईश्वर की प्राप्ति करने के सर्व मार्ग नष्ट हो चुके हैं लोगों ने पाप और पाखण्ड का आश्रय ले रखा है ऐसे विकट समय में जीव की रक्षा भगवान् श्रीकृष्णके सिवाय और कौन कर सकता है ? देश में सर्वत्र मुसलमानों का अत्याचार हो रहा है तथा पाप की प्रवृत्ति धीरे २ बढ़ती ही जाती है । ऐसे समय में सज्जनों के लियें बड़ा दुःख होता है किन्तु प्रतीकार भी कुछ नहीं सूझता इसी लियें उनको भी भगवान् श्रीकृष्ण-काही भरोसा करना पड़ता है । गङ्गादिक जितने तीर्थों हैं वे सब मुसलमानों से भ्रष्ट कर दिये गये हैं । पवित्र तीर्थों का नाम भी बदल दिया गया है, काशी अब बनारस हो गया है और प्रयाग अब अल्लाहबाद बन गया है । इस लियें तीर्थों के देवता भी मुसलमानों के अत्याचार को

देख कर अपने २ धामको चले गये हैं। ऐसे समय में हमारी रक्षा तो भगवान् श्रीकृष्ण ही करें तो करें नहीं तो हमारा रक्षक कोई नहीं है। इतनी ही दुर्दशा क्यों अब तो अच्छे आदमी भी खूब अभिमानी होते चले गये हैं और उन्हें भी म्लेच्छों की आज्ञानुसार ही रहना पड़ता है तथा वे भी अपने को एक अलग दल का समझ लोगों पर विविध भाँति का अत्याचार करते हैं ऐसे समय हमारे रक्षा करने वाले श्रीकृष्ण के सिवाय और कोई भी रक्षा नहीं कर सकता। घोर कालियुग का पदार्पण हो रहा है सब प्रकार के पुण्य लोगों के मन से अपनी जगह खाली करते जा रहे हैं। जप, दान, तप, वृत, होम और स्वाध्याय सब नष्ट हो गये हैं और पाखण्ड अपना साम्राज्य बढ़ा रहा है ऐसी परिस्थिति में मेरी गति तो भगवान् श्रीकृष्ण ही हैं”।

देखिये, उस समय की देशकाल की स्थिति का कितना मार्मिक और यथार्थ चित्र है! और कितने वेदना पूर्ण और दीन शब्द हैं! इस चित्र को हमने आपके सन्मुख इस लिये रखा है जिससे कि आप उस समयका अनुमान कर सकें जब कि इस देश में महाप्रभुजी ने अपना ब्रह्मवाद स्थापित किया था। उस समय, उस मङ्गधार में छूचती हुई जनता का भगवद्दनकमलावतार के सिवाय कौन आश्रय हो सकता था? अतएव आपने भूतल पर पधारने का कष्ट उठाया और जनताको भगवान् श्रीकृष्ण की प्रेम भक्ति का मार्ग बताया।

## आचार्य-प्रादुर्भाव



१

ऐसा था अवतार भूमिपर—

मरणासन्न तृपार्त मनुज को पथ पूरित सर प्राप्त हुआ ।  
दारूण पीड़ा पीड़ित जनको धन्वन्तरि सम प्राप्त हुआ ॥  
उत्कट योगाभ्यासी नर को इच्छित वर सम प्राप्त हुआ ।  
उत्कट विरही गोपीजन को माधव साक्षात्कार हुआ ॥

२

दुखराशि के मेघ हटा कर सुखसूरज सम उदित हुआ ।  
चिर उत्कण्ठित चातक मन को अपना प्रणयी विदित हुआ ॥  
राहु ग्रसित उस पूर्ण चन्द्र का मानो अभ्युत्थान हुआ ।  
भक्तजनों का प्रेम उदधि अव मिलनेको यों उमढ़ पड़ा ॥

३

अति भीषण स्वप्नों से व्याकुल मन था जगका ढरा हुआ ।  
अति मनमोहक कृष्ण चित्र को देखा तब वह शान्त हुआ ॥  
अतिकष्टों से जर्जर तनु में नव रस का संचार हुआ ।  
अति दरिद्र भूखे इस तनु को उत्तम भोजन प्राप्त हुआ ॥

४

कृष्णो नें कार्यण्य दोष को सत्त्वर मन से भुला दिया ।  
अलसो नें आलस्य दोष को अपने तनु से विदा किया ॥  
वीर वरो नें अपनी असि को क्षण भरको विश्राम दिया ।  
ध्यान मय 'वज्ञनाथ' लवो नें क्षण को ध्यान विसरडाला ॥

जिस समय आपश्री के ग्रन्थों का अवलोकन किया थ्रीमद्भूषभा- जाता है उस समय आपकी जीवों पर की गई चार्य के कृपा का वो व होता है । आपश्रीने अगाध अन्धरतन परिश्रम उठा कर जीवों के उद्धार के लिये अमूल्य अन्धरत्नों का प्रणयन किया है । जो लोग आपके चरित्रों के समय जीवित थे उस समय आपश्रीने उनका अपने स्वरूप बल से उद्धार किया और इसी के लिये आपने तीन समय पृथिवी की प्रदक्षिणा की थी । किन्तु जिनने आपके चरित्रों का आस्वादन नहीं किया उनके लिये आपश्री, अपना ही दूसरा स्वरूप, अपने ग्रन्थों को यहां पर पधरा गये । भगवान् श्रीकृष्ण जिस प्रकार अन्तहिंत हो कर श्रीभागवत में विराजते हैं उसी प्रकार श्रीमहाप्रभु भी अपने विचित ग्रन्थों में साक्षात् विराजमान हैं ।

आचार्यश्री विचित ग्रन्थों के दो प्रकार से विभाग हम करते हैं । एक विभाग में आपके स्वतंत्र प्रणीत ग्रन्थों को रखते हैं और दूसरे में प्राचीन ग्रन्थों पर आपने किये विवरणात्मक ग्रन्थों को रखते हैं ।

स्वतंत्र ग्रन्थों में—षोडश ग्रन्थ, निबन्ध और पत्रावलंबन मुख्य हैं ।

जिस समय आचार्यश्रीने अडेल में निवास करना प्रारंभ किया उस समय मायावादी पंडित गण तथा मीमांसक

विद्वान् बहुत सी संख्या में उनसे शास्त्रार्थ करने आने लगे । इससे आपश्री को भगवत्सेवा में बड़ा विज्ञ उपस्थित होने लगा । भगवत्सेवा में यह प्रतिवंध दूर हो इस इच्छा से आप श्री ने इस पत्रावलंबन (ब्रह्मवाद का यथार्थ प्रतिपादन करनेवाला ग्रंथ) श्री काशी विश्वेश्वर के द्वार पर चौटा दिया तथा काशी के धुरंधर पंडितों को तद्विरुद्ध शास्त्रार्थ करने को कहा । किन्तु ऐसे ग्रन्थ का खण्डन कौन कर सकता था । निदान पण्डितों ने अपना पराजय स्वीकार किया ।

द्वितीय स्वतंत्र ग्रन्थ तत्वार्थ दीप निबन्ध है । यह ग्रन्थ कारिका रूप है । सुनने में आता है कि दिग्विजय में सरलता हो जाय इस लियें सिद्धान्तों के सन्दोह रूप इन कारिकाओंका आप श्री के शिष्य गण मुख पाठ करते । इन कारिकाओं में से प्रायः सब ही आचार्य श्री की निर्मित की हुई हैं तब कितनी ही नारद पंचरात्र, श्रीमद्भागवत, महाभारत और रामायणादि में से भी उच्छृत की गई हैं । सर्व मान्य ब्रह्मवाद के आधार पर भक्तिमार्ग का इस में प्रतिपादन है । इस ग्रन्थ के तीन विभाग हैं । शास्त्रार्थ, सर्व निर्णय और भागवतार्थ । प्रथम में गीताशास्त्र का सन्दोह है । द्वितीय में सर्व तत्त्वों का निर्णय है और तृतीय में श्रीमद्भागवत के शास्त्रार्थ, स्कंधार्थ, प्रकरणार्थ और अध्यायार्थ का प्रतिपादन

जिस समय आपश्री के ग्रन्थों का अवलोकन किया श्रीमद्भूषभा- जाता है उस समय आपकी जीवों पर की गई चार्य के कृपा का वोध होता है। आपश्रीने अगाध अन्धरत्न परिश्रम उठा कर जीवों के उद्धार के लिये अमूल्य ग्रन्थरत्नों का प्रणयन किया है। जो लोग आपके चरित्रों के समय जीवित थे उस समय आपश्रीने उनका अपने स्वरूप बल से उद्धार किया और इसी के लिये आपने तीन समय पृथिवी की प्रदक्षिणा की थी। किन्तु जिनने आपके चरित्रों का आस्वादन नहीं किया उनके लिये आपश्री, अपना ही दूसरा स्वरूप, अपने ग्रन्थों को यहां पर पधरा गये। भगवान् श्रीकृष्ण जिस प्रकार अन्तर्हित हो कर श्रीभागवत में विराजते हैं उसी प्रकार श्रीमहाप्रभु भी अपने रचित ग्रन्थों में साक्षात् विराजमान हैं।

आचार्यश्री विरचित ग्रन्थों के दो प्रकार से विभाग हम करते हैं। एक विभाग में आपके स्वतंत्र प्रणीत ग्रन्थों को रखते हैं और दूसरे में प्राचीन ग्रन्थों पर आपने किये विवरणात्मक ग्रन्थों को रखते हैं।

स्वतंत्र ग्रन्थों में—षोडश ग्रन्थ, निबन्ध और पत्रावलंबन मुख्य हैं।

जिस समय आचार्यश्रीने अडेल में निवास करना प्रारंभ किया उस समय मायावादी पंडित गण तथा मीमांसक

विद्वान् बहुत सी संख्या में उनसे शास्त्रार्थ करने आने लगे । इससे आपश्री को भगवत्सेवा में बड़ा विष्म उपस्थित होने लगा । भगवत्सेवा में यह प्रतिवंध दूर हो इस इच्छा से आप श्री ने इस पत्रावलंबन (ब्रह्मवाद का यथार्थ प्रतिपादन करनेवाला ग्रन्थ) श्री काशी विश्वेश्वर के द्वार पर चौंटा दिया तथा काशी के धुरंधर पंडितों को तद्विरुद्ध शास्त्रार्थ करने को कहा । किन्तु ऐसे ग्रन्थ का खण्डन कौन कर सकता था । निदान पण्डितों ने अपना पराजय स्वीकार किया ।

द्वितीय स्वतंत्र ग्रन्थ तत्वार्थ दीप निवन्ध है । यह ग्रन्थ कारिका रूप है । सुनने में आता है कि दिग्विजय में सरलता हो जाय इस लिये सिद्धान्तों के सन्दोह रूप इन कारिकाओंका आप श्री के शिष्य गण मुख पाठ करते । इन कारिकाओंमें से प्रायः सब ही आचार्य श्री की निर्मित की हुई हैं तथ कितनी ही नारद पंचरात्र, श्रीमद्भागवत, महाभारत और रामायणादि में से भी उच्छृत की गई हैं । सर्व मान्य ब्रह्मवाद के आधार पर भक्तिमार्ग का इस में प्रतिपादन है । इस ग्रन्थ के तीन विभाग हैं । शास्त्रार्थ, सर्व निर्णय और भागवतार्थ । प्रथम में गीताशास्त्र का सन्दोह है । द्वितीय में सर्व तत्वों का निर्णय है और तृतीय में श्रीमद्भागवत के शास्त्रार्थ, संधार्थ, प्रकरणार्थ और अध्यायार्थ का प्रतिपादन

निवन्ध के भागवतार्थ प्रकरण में आचार्यश्री ने किया है। श्रीमद्भागवत की सम्पूर्ण टीका लिख लेने के अनन्तर निवन्धका यह तृतीय भागवतार्थ प्रकरण आपश्रीने लिखा है।

आपका तीसरा स्वतंत्र ग्रन्थ षोडशग्रन्थग्रन्थसमुच्चयात्मक है। इस षोडशग्रन्थ में छोटे २ सोलह ग्रन्थों का समावेश होता है इस लिये इस का नाम षोडशग्रन्थ है। सोलह ग्रन्थों के नाम ये हैं श्रीयमुनाष्टक, वालवोध, सिद्धान्तमुक्तावली, पुष्टिप्रवाहमर्यादाभेद, सिद्धान्तरहस्य, नवरत्न, अन्तःकरणप्रवोध, विवेक धैर्याश्रिय, पंचपद्य, संन्यास निर्णय, कृष्णाश्रय, चतुःश्लोकी, भक्तिवर्धिनी, जलभेद, निरोधलक्षण और सेवाफल।

इन सोलह लघु ग्रन्थों में आपश्रीने अपूर्व कुशलता पूर्वक अपने समग्र सिद्धान्तों का संग्रह कर दिया है।

यमुनाष्टक-श्रीयमुनाजी हमारे सम्प्रदाय में विशेष पूजनीय मानी जाती हैं। इस ग्रन्थ में आचार्यश्रीने श्रीयमुनाजी के स्वरूप और माहात्म्य का वर्णन किया है। श्रीयमुनाजी ब्रजजन के चतुर्थ यूथ की स्वामिनी हैं। प्रभु का जो स्वरूप है और प्रभु में जो गुण हैं वे ही श्रीयमुनाजी में भी हैं। श्रीयमुनाजी प्रभु की परम प्रेयसी प्रिया हैं। इस यमुनाष्टक का पाठ करने से देह की शुद्धि होकर सेवा का अधिकार प्राप्त होता है। इसके अधिरत पाठ करते

रहने से नवीन दिव्य देह की प्राप्ति होती है तथा प्रसु में लेह की बुद्धि होती है ।

**बालबोध**—इस ग्रन्थ में पुरुषार्थ का वर्णन किया गया है । इस जगत् में अपनी २ बुद्धिके अनुसार सभी मनुष्योंने अलग २ पुरुषार्थ मान रखे हैं । कोई रूपये पैसे को पुरुषार्थ समझता है तो कोई कीर्ति को ही पुरुषार्थ समझे चैठे हैं । श्रीमद्भूलभाचार्य को चारों पुरुषार्थ—धर्म अर्थ, काम और मोक्ष, मान्य हैं । इन चारों में से काम और मोक्ष दो पुरुषार्थों को आपने मुख्य माना है । अप्राकृतिक सुखका ही नाम काम है और दुःख के अभाव को ही मोक्ष कहते हैं । सुख का साधन अलौकिक कर्म है, धर्म है । इस धर्म का साधन अर्थ माना गया है । इस लिये धर्म और अर्थ ये दोनों भी पुरुषार्थ हैं । पुरुष समय २ पर इन चारों की इच्छा करता है इस लिये ये चारों पुरुषार्थ गिने जाने उचित हैं । जगत् में ब्रह्मा, विष्णु और महेश ये तीन फलप्रद देवता गिने गये हैं । ब्रह्मा सृष्टिकार्य में लगे रहने से विष्णु और महेश दोनों पुरुषार्थ देनेवाले ईश्वर हैं । विष्णु मोक्ष देते हैं, शिवजी भोग और ऐश्वर्य का दान करते हैं ।

मोक्षशास्त्र भी चार प्रकार के हैं । दो शास्त्र—सांख्य और योग, अपने किये साधनों से ही मोक्ष दे सकते हैं और दूसरे दो शास्त्र, वैष्णव शैव एक दूसरे के आश्रय ग्रहण करने से पुरुषार्थ देते हैं ।

ये सब रहते हुए भी भगवदीय वैष्णवों को तो परब्रह्म श्रीकृष्ण ही सेव्य और आश्रय लेने लायक हैं।

**सिद्धान्तसुक्तावली**—इस ग्रन्थ में नवधा भक्ति करना जीव का मुख्य कर्तव्य है यह बतलाया गया है। यह नवधा भक्ति पुष्टि मार्गीय तनुजा भक्ति में आजाती है। तनुजा सेवा वित्तजा सहित करनी ऐसा सिद्धान्त है। अपनी शक्तिके अनुसार प्रभु की सेवा में द्रव्य का विनियोग करना यह वित्तजा सेवा है।

अपने शरीर से भक्त को, मार्जन से लेकर शयन पर्यन्त प्रभु की परिचर्या करना तनुजा सेवा है। श्रद्धापूर्वक सब पदार्थों में प्रभु तथा प्रभु के संबंध की भावना करके जो वैष्णव नित्य तनुजा और वित्तजा सेवा किया करता है उस को प्रभु में प्रेम उत्पन्न हो कर चित्त की तन्मयता होती है यह सेवा मुख्य और फलात्मिका है।

वैष्णव को उचित है कि वह सब जगत् को और अपनी आत्माको अक्षर ब्रह्मात्मक प्रभु का लीलास्थल मानता हुआ प्रभु प्रेमके लिये तनुजा और वित्तजा सेवा करता रहे। ऐसे वैष्णव को कुछ कालही में यहां अहंता ममता नाश, तथा सर्व पदार्थ अक्षरधाम हैं ऐसा ज्ञान उत्पन्न हो जाता है।

जिसको प्रभुकी सेवा करते समय लौकिकासक्ति द्वारा विघ्न हो उसे उचित है कि वह क्लेश भोग कर भी प्रभु सेवा का त्याग न करे । फल विलम्ब की निवृत्ति के लिये तथा प्रतिवन्ध निवृत्ति के लिये श्रीमद्भागवतका पठन श्रवण करता हुआ भगवत्सेवा करता रहे । निरन्तर सन्तोष रखें ।

**पुष्टिप्रवाह मर्यादा भेद**—इस ग्रन्थ में इन तीनों मार्गोंका वर्णन किया गया है । प्रभुके अनुग्रहात्मक मार्ग को पुष्टिमार्ग कहते हैं । वेदमार्ग की मर्यादा में चलने वाले को मर्यादामार्गीय कहते हैं तथा दुनिया के देखादेखी चलने वाले को प्रवाहमार्गीय जीव कहते हैं । इसका वर्णन हमने अन्यत्र किया है ।

**सिद्धान्तरहस्य**—श्रीमद्भूमाचार्य का यह ग्रन्थ अपूर्व है । यद्यपि इस ग्रन्थ में कही हुई सब वातें भक्ति-शास्त्र के सब आचार्यों को मान्य हैं तथापि किसी अन्य आचार्य ने इन सब वातों को प्रथक् एक ग्रन्थ में कहीं भी नहीं कहा है । शास्त्रों में यह वात छिपी हुई है इसी लिये इसे 'रहस्य' नाम दिया गया है । वैष्णवों के लिये इस वात के जानने की परम आवश्यकता है । अनधिकारियों के हृदय में यह वात नहीं जमती इसी लिये इसे रहस्य कहा है ।

इस ग्रन्थ में पांच दोष घटलाये हैं और उनकी निवृत्ति ब्रह्म सम्बन्ध से होती है यह कहा गया है । यद्यपि इन

दोपों की सर्वथा निवृत्ति क्रमिक अभ्यास से होती है तथापि जिस दिनसे गुरुके द्वारा इन दोपोंकी निवृत्ति का उपाय प्रारम्भ किया उस प्रारम्भ का नाम ही 'ब्रह्मस-स्म्बन्ध' है।

ब्रह्मसम्बन्ध का जो मन्त्र है उसमें यह बात समझाई गई है कि सपारिकर जीव ब्रह्म का है—प्रभु श्रीकृष्ण का है। श्रीकृष्ण जीव के उपजीव्य, स्वामी, अंशी हैं। इस लिये जीव के लियें एक मात्र श्रीकृष्ण ही सेव्य हैं—वे ही जीव के सर्वस्व हैं। जीव श्रीकृष्ण का उपजीवक दास और अंश है। इस लियें वह श्रीकृष्ण का सेवक है। जगत् में श्रीकृष्ण ने जीव को इसी लियें जन्म दिया है कि वह उनकी सेवा करता रहे।

प्रभु में और जीव में जो यह स्वामी और सेवक का सम्बन्ध है उसे जीव संसार में आकर, अहंता ममता दोष से भ्रमित होकर, भूलजाता है। इस ब्रह्म के और जीव के संबंधको आचार्य के द्वारा स्मरण कराने वाले मन्त्र को ब्रह्म-सम्बन्ध मन्त्र कहते हैं।

प्रति दिन और प्रतिपल इस सम्बन्ध का प्रत्येक वैष्णव को स्मरण करते रहना चाहिये। ये स्मरण जब दृढ़ हो जाता है तब पांच दोष सर्वथा निवृत्त हो जाते हैं। पांच दोष ये हैं—सहज, देशकालोत्थ, लोकवेदनिष्ठपित, संयोगज और स्पर्शज।

**नवरत्न**—इस ग्रन्थ में नौ श्लोक नौ रत्न की तरह हैं। इस लिये इस ग्रन्थ का नाम 'नवरत्न' यथार्थ रखा गया है।

जीव को स्वभाव वश अनेक समय में अनेक चिन्ता लगी रहती हैं। किन्तु इस ग्रन्थ में यह बतलाया गया है कि जीव को किसी भी प्रकार की चिन्ता करनी उचित नहीं है। क्यों कि जिन ने ब्रह्मसम्बन्ध ले लिया है उनके मालिक श्रीकृष्ण जीव पर सर्वदा अनुग्रह ही करेंगे। कभी उस का आहित होने नहीं देंगे।

इस ग्रन्थ में कहा गया है कि यदि योग क्षेम के विषय में चिन्ता होती हो तो वह भी व्यर्थ है क्यों कि जीवने सप्तरिकर अपने आप को प्रभु के निवेदन कर दिया है। प्रभु सर्व जगत् के मालिक हैं, सब के अन्तर्यामी हैं। अपनी इच्छा से सब करेंगे। जीव के चिन्ता करने से कुछ नहीं होगा। ईश्वर सब अपने हित को ही करेंगे।

इस ग्रन्थ में सर्वथा चिन्ताओं का परित्याग करने को कहा गया है।

**अन्तःकरण प्रबोध**—इस ग्रन्थ में अपने अन्तःकरण को समझाने की वातों का समावेश है। किसी समय असाधानता से यदि प्रभु का अपराव जीव के द्वारा हो जाय तो अतिशय दीनतापूर्वक क्षमा याचना प्रभु के सन्सुख करनी चाहिये। इसी वात का इस ग्रन्थ में सञ्चिवेश है।

दोपों की सर्वथा निवृत्ति क्रमिक अभ्यास से होती है तथापि जिस दिनसे गुरुके द्वारा इन दोपोंकी निवृत्ति का उपाय प्रारम्भ किया उस प्रारम्भ का नाम ही 'ब्रह्मस-स्म्बन्ध' है।

ब्रह्मसम्बन्ध का जो मन्त्र है उसमें यह चात समझाई गई है कि सपारिकर जीव ब्रह्म का है—प्रभु श्रीकृष्ण का है। श्रीकृष्ण जीव के उपजीव्य, स्वामी, अंशी हैं। इस लिये जीव के लियें एक मात्र श्रीकृष्ण ही सेव्य हैं—वे ही जीव के सर्वस्व हैं। जीव श्रीकृष्ण का उपजीवक दास और अंश है। इस लियें वह श्रीकृष्ण का सेवक है। जगत् में श्रीकृष्ण ने जीव को इसी लियें जन्म दिया है कि वह उनकी सेवा करता रहे।

प्रभु में और जीव में जो यह स्वामी और सेवक का सम्बन्ध है उसे जीव संसार में आकर, अहंता ममता दोष से भ्रमित होकर, भूलजाता है। इस ब्रह्म के और जीव के संबंधको आचार्य के द्वारा स्मरण कराने वाले मन्त्र को ब्रह्म-सम्बन्ध मन्त्र कहते हैं।

प्रति दिन और प्रतिपल इस सम्बन्ध का प्रत्येक वैष्णव को स्मरण करते रहना चाहिये। ये स्मरण जब दृढ़ हो जाता है तब पांच दोष सर्वथा निवृत्त हो जाते हैं। पांच दोष ये हैं—सहज, देशकालोत्थ, लोकवेदनिरूपित, संयोगज और स्पर्शज।

**नवरत्न**—इस ग्रन्थ में नौ श्लोक नौ रत्न की तरह हैं। इस लिये इस ग्रन्थ का नाम ‘नवरत्न’ यथार्थ रखा गया है।

जीव को स्वभाव वश अनेक समय में अनेक चिन्ता लगी रहती हैं। किन्तु इस ग्रन्थ में यह बतलाया गया है कि जीव को किसी भी प्रकार की चिन्ता करनी उचित नहीं है। क्यों कि जिन ने ब्रह्मसम्बन्ध ले लिया है उनके मालिक श्रीकृष्ण जीव पर सर्वदा अनुग्रह ही करेंगे। कभी उस का अहित होने नहीं देंगे।

इस ग्रन्थ में कहा गया है कि यदि योग क्षेम के विषय में चिन्ता होती हो तो वह भी व्यर्थ है क्यों कि जीवने सपरिकर अपने आप को प्रभु के निवेदन कर दिया है। प्रभु सर्व जगत् के मालिक हैं, सब के अन्तर्यामी हैं। अपनी इच्छा से सब करेंगे। जीव के चिन्ता करने से कुछ नहीं होगा। ईश्वर सब अपने हित को ही करेंगे।

इस ग्रन्थ में सर्वथा चिन्ताओं का परित्याग करने को कहा गया है।

**अन्तःकरण प्रबोध**—इस ग्रन्थ में अपने अन्तःकरण को समझाने की घातों का समावेश है। किसी समय असावधानता से यदि प्रभु का अपराव जीव के द्वारा हो जाय तो अतिशय दीनितापूर्वक क्षमा याचना प्रभु के सन्तुख करनी चाहिये। इसी घात का इस ग्रन्थ में सञ्चिवेश है।

दोषों की सर्वथा निवृत्ति क्रमिक अभ्यास से होती है तथापि जिस दिनसे गुरुके द्वारा इन दोषोंकी निवृत्ति का उपाय प्रारम्भ किया उस प्रारम्भ का नाम ही 'ब्रह्मसम्बन्ध' है।

ब्रह्मसम्बन्ध का जो मन्त्र है उसमें यह बात समझाई गई है कि सपरिकर जीव ब्रह्म का है—प्रभु श्रीकृष्ण का है। श्रीकृष्ण जीव के उपजीव्य, स्वामी, अंशी हैं। इस लिये जीव के लियें एक मात्र श्रीकृष्ण ही सेव्य हैं—वे ही जीव के सर्वस्व हैं। जीव श्रीकृष्ण का उपजीवक दास और अंश है। इस लियें वह श्रीकृष्ण का सेवक है। जगत् में श्रीकृष्ण ने जीव को इसी लियें जन्म दिया है कि वह उनकी सेवा करता रहे।

प्रभु में और जीव में जो यह स्वामी और सेवक का सम्बन्ध है उसे जीव संसार में आकर, अहंता ममता दोष से भ्रमित होकर, मूलजाता है। इस ब्रह्म के और जीव के संबंधको आचार्य के द्वारा स्मरण कराने वाले मन्त्र को ब्रह्म-सम्बन्ध मन्त्र कहते हैं।

प्रति दिन और प्रतिपल इस सम्बन्ध का प्रत्येक वैष्णव को स्मरण करते रहना चाहिये। ये स्मरण जब हृषि जाता है तब पांच दोष सर्वथा निवृत्त हो जाते हैं। पांच दोष ये हैं—सहज, देशकालोत्थ, लोकवेदनिरूपित, संयोगज और स्पर्शज।

इन उपर्युक्त वातों का समावेश इस 'विवेकधैर्याश्रय' ग्रन्थ में है ।

**कृष्णाश्रय**—इस ग्रन्थ में जीविका एक श्रीकृष्ण ही रक्षक है इस वात का निरूपण कर जीव मात्र को श्रीकृष्ण के ही शरण जाना चाहिये इस वातका उपदेश दिया है । लोक, देश, काल, तीर्थ, मन्त्र, सत्पुरुष सब कलियुगके दोष से दुष्ट हो गये हैं । इस लिये प्रभु ही सर्वथा रक्षक और सेव्य हैं । इन वातों का इसमें निरूपण किया गया है ।

**चतुःश्लोकी**—इस ग्रन्थमें चार श्लोकों के द्वारा पुष्टि-मार्गीय चार पुरुषार्थों का वर्णन है ।

भक्तिमार्ग में प्रभु सेवा ही 'धर्म' है । श्रीकृष्ण ही वैष्णवों के लिये 'अर्थ' हैं । प्रभुके मुखारविन्द का दर्शन ही वैष्णवों के लिये 'काम' है और प्रभु के वास्तविक दासों में स्वीकार हो यही पुष्टिमार्गीय 'मोक्ष' है । इन्हीं वातों का संक्षेप में श्लोक चतुष्टय में आपश्रीने निरूपण किया है ।

**भक्तिवर्धिनी**—इस ग्रन्थ में प्रभु पर भक्ति वहै उसका उपाय बतलाया है ।

प्रभुकी नवधा भक्ति अवश्य करता रहै । इस से प्रभु में प्रेम उत्पन्न होगा । प्रभु में जब आसक्ति होती है तो जग-द्वर्तीं यावत्पदार्थ सारहीन लगते हैं और उनपर से आसक्ति

**विवेक धैर्याश्रय**—इस ग्रन्थ में विवेक धैर्य और आश्रय क्या हैं इनका निरूपण किया है।

विवेक के द्वारा कामनावशे के समय दृढ़ता बनी रहती है और धैर्य के द्वारा दुःख के समय दृढ़ता बनी रहती है। इन दोनों प्रकार की दृढ़ता से प्रभु का आश्रय सिद्ध होता है।

**विवेक**—मनुष्य कामनामय है। कोई प्रकार की भी कामना हृदय में उत्पन्न हो और वो यदि पूर्ण न हो तो मनुष्य को दुःख होता है और इससे प्रभुकी सेवामें व्याघात पहुंचता है। ऐसे समय में मनुष्य को उचित है कि वह विवेक के द्वारा काम ले। ‘प्रभु सर्व समर्थ हैं, कोई बात की प्रभु के यहां कभी नहीं है। फिर भी प्रभु मेरी इच्छा जो पूर्ण नहीं करते हैं उसमें अवश्य कुछ कारण है। प्रभु मेरा हित ही करते हैं। मेरी इच्छा पूर्ति न करने में भी प्रभुने मेरा हित ही सोचा होगा। जब प्रभु की इच्छा होगी तब वे आप मेरी इच्छा पूर्ण करेंगे।’ ऐसी भावना करने कोही विवेक कहते हैं। इससे प्रभु सेवा में दृढ़ता बनी रहती है। अभिमान को अपने हृदय में कभी स्थान नहीं देना चाहिये। दुराग्रह वैष्णव मात्र को कभी नहीं करना चाहिये। तीनों प्रकार के दुःखों को दृढ़ता पूर्वक सहन करना चाहिये। प्रभु के ऊपर कभी अविश्वास लाना नहीं चाहिये। प्रभु से कभी किसी भी वस्तुके लिये प्रार्थना करनी नहीं चाहिये। अन्याश्रय कभी न करे।

इन उपर्युक्त वार्तों का समावेश इस 'विवेकधैर्याश्रय' ग्रन्थ में है ।

**कृष्णाश्रय**—इस ग्रन्थ में जीवका एक श्रीकृष्ण ही रक्षक है इस बात का निरूपण कर जीव मात्र को श्रीकृष्ण के ही शरण जाना चाहिये इस बातका उपदेश दिया है । लोक, देश, काल, तीर्थ, मन्त्र, सत्पुरुष सब कलियुगके दोष से दुष्ट हो गये हैं । इस लिये प्रभु ही सर्वथा रक्षक और सेव्य हैं । इन वार्तों का इसमें निरूपण किया गया है ।

**चतुःश्लोकी**—इस ग्रन्थमें चार श्लोकों के द्वारा पुष्टि-मार्गीय चार पुरुषार्थों का वर्णन है ।

**भक्तिमार्ग** में प्रभु सेवा ही 'धर्म' है । श्रीकृष्ण ही वैष्णवों के लिये 'अर्थ' हैं । प्रभुके मुखारविन्द का दर्शन ही वैष्णवों के लिये 'काम' है और प्रभु के वास्तविक दासों में स्वीकार हो यही पुष्टिमार्गीय 'मोक्ष' है । इन्हीं वार्तों का संक्षेप में श्लोक चतुष्टय में आपश्रीने निरूपण किया है ।

**भक्तिवर्धिनी**—इस ग्रन्थ में प्रभु पर भक्ति वढ़े उसका उपाय बतलाया है ।

प्रभुकी नवधा भक्ति अवश्य करता रहे । इस से प्रभु में प्रेम उत्पन्न होगा । प्रभु में जब आसक्ति होती है तो जग-द्वर्ती यावत्पदार्थ सारहीन लगते हैं और उनपर से आसक्ति

हट जाती है। प्रभु में जब अत्यन्त आसक्ति हो जाती है उसे व्यसन कहते हैं। यह व्यसन जब सिद्ध होजाय तब जीव कृतार्थ हो जाता है। प्रभु प्रेम की जब इतनी उच्च कोटि को जीव पहुंच जाय तब घर को छोड़ दे। जहाँ भगवदीय महात्मा गण निवास करते हों वहाँ जाकर रहे।

**जलभेद**—वहुत से लोग भगवान् का गुणगान किया करते हैं। किन्तु वर्णन कर्ता और गुणगान कर्ता के अन्तः-करणों के भेद से भगवद्गुणों में भी भेद हो जाता है इस लिये भिन्न २ मनुष्यों को भिन्न २ प्रकार के फल प्राप्त होते हैं। इसी बात का वर्णन इस ग्रन्थ में है।

**पंचपद्य**—इस ग्रन्थ में भगवत्कथा के श्रोताओंका वर्णन है। प्रभुके गुणगान सुनने वाले अनेक हैं। उन में से उत्तम श्रोता वे हैं जो प्रभु में दृढ़ आसक्ति रखते हैं। जिनको लौकिक या वैदिक फलकी आकांक्षा नहीं है वे उत्तम श्रोता हैं।

**सन्यास निर्णय**—इस ग्रन्थ में सन्यास का निर्णय किया है। अच्छी तरह अर्थात् एक दम सबको छोड़ देना ही 'सन्यास' शब्द का अर्थ है। सो यह असम्भव है। जब तक देह बना रहे तब तक यह होना कठिन है।

भक्ति सिद्ध हो इस लिये सन्यास लेनेकी मना है। क्यों कि नवधा भक्ति बिना गृहका आश्रय लिये बन नहीं सकती।

गृहस्थित मनुष्य सेवा आदि में वाधक होते हैं यह सोचकर भी सन्यास लेना ठीक नहीं क्योंकि गृह छोड़ने के अनन्तर भी कलिदूषित मनुष्यों से काम पड़ता ही रहेगा ।

कालका प्रभाव ऐसा दुस्तर है कि वह घलपूर्वक मन को विषयों में खेंच ले जाता है । इस लिये साधन रूपसे अथवा साधन सिद्धि के लिये हमारे मार्ग में सन्यास लेना निषिद्ध है ।

फलात्मक सन्यास लेनेका भक्तिमार्ग में विवान है । भक्तिमार्ग में प्रभु का स्वेह परिपूर्ण प्राप्त होना फल है । वह स्वेह दो प्रकार का है । संयोग और विरह । प्रभु पर स्वेह होने के अनन्तर विरहका अनुभव लेने के लिये यदि सन्यास लिया जाय तो वह ठीक है । ऐसे सन्यास लेने में वेश परिवर्तन की कोई आवश्यकता नहीं है । दण्डकमण्डलु भी उतने आवश्यक नहीं हैं तथापि आत्मीयोंकी चित्तबृत्ति को फेरने के लिये यदि ले लिये जाय तो हानि नहीं है ।

**सेवाफल**—इस ग्रन्थ में सेवा के फल का निरूपण है सेवा के उत्तम फल स्वरूप प्रभु के साथ आनन्दमय काम अशनादि प्राप्त होते हैं । मध्यम फल स्वरूप सायुज्य प्राप्ति होती है कनिष्ठ फलस्वरूप प्रभु की सेवाका अधिकार फल प्राप्त होता है । सेवोपयोगी अक्षरात्मक देह को अधिकार कहते हैं ।

लौकिक या वैदिक वाधा वार २ सेवा में विन्न डालती हों तो समझलेना चाहिये कि प्रभु की हमें फल देने की

हट जाती है। प्रभु में जब अत्यन्त आसक्ति हो जाती है उसे व्यसन कहते हैं। यह व्यसन जब सिद्ध होजाय तब जीव कृतार्थ हो जाता है। प्रभु प्रेम की जब इतनी उच्च कोटि को जीव पहुंच जाय तब घर को छोड़ दे। जहाँ भगवदीय महात्मा गण निवास करते हों वहाँ जाकर रहे।

**जलभेद**—बहुत से लोग भगवान् का गुणगान किया करते हैं। किन्तु वर्णन कर्ता और गुणगान कर्ता के अन्तः-करणों के भेद से भगवद्गुणों में भी भेद हो जाता है इस लिये भिन्न २ मनुष्यों को भिन्न २ प्रकार के फल प्राप्त होते हैं। इसी बात का वर्णन इस ग्रन्थ में है।

**पंचपद्य**—इस ग्रन्थ में भगवत्कथा के श्रोताओं का वर्णन है। प्रभु के गुणगान सुनने वाले अनेक हैं। उन में से उत्तम श्रोता वे हैं जो प्रभु में दृढ़ आसक्ति रखते हैं। जिनको लौकिक या वैदिक फलकी आकांक्षा नहीं है वे उत्तम श्रोता हैं।

**सन्यास निर्णय**—इस ग्रन्थ में सन्यास का निर्णय किया है। अच्छी तरह अर्थात् एक दम सबको छोड़ देना ही 'सन्यास' शब्द का अर्थ है। सो यह असम्भव है। जब तक देह बना रहे तब तक यह होना कठिन है।

भक्ति सिद्ध हो इस लिये सन्यास लेनेकी मना है। क्यों कि नवधा भक्ति बिना गृहका आश्रय लिये बन नहीं सकती।

गृहस्थित मनुष्य सेवा आदि में वाधक होते हैं यह सोचकर भी सन्यास लेना ठीक नहीं क्योंकि यह छोड़ने के अनन्तर भी कलिदूषित मनुष्यों से काम पड़ता ही रहेगा ।

कालका प्रभाव ऐसा दुस्तर है कि वह बलपूर्वक मन को विषयों में खेंच ले जाता है । इस लिये साधन रूपसे अथवा साधन सिद्धि के लिये हमारे मार्ग में सन्यास लेना निषिद्ध है ।

फलात्मक सन्यास लेनेका भक्तिमार्ग में विधान है । भक्तिमार्ग में प्रभु का स्वेह परिपूर्ण प्राप्त होना फल है । वह स्वेह दो प्रकार का है । संयोग और विरह । प्रभु पर स्वेह होने के अनन्तर विरहका अनुभव लेने के लिये यदि सन्यास लिया जाय तो वह ठीक है । ऐसे सन्यास लेने में वेश परिवर्तन की कोई आवश्यकता नहीं है । दण्डकमण्डलु भी उतने आवश्यक नहीं हैं तथापि आत्मीयोंकी चित्तवृत्ति को फेरने के लिये यदि ले लिये जाय तो हानि नहीं है ।

**सेवाफल**—इस ग्रन्थ में सेवा के फल का निरूपण है सेवा के उत्तम फल स्वरूप प्रभु के साथ आनन्दमय काम अशनादि प्राप्त होते हैं । मध्यम फल स्वरूप सायुज्य प्राप्ति होती है कनिष्ठ फलस्वरूप प्रभु की सेवाका अधिकार फल प्राप्त होता है । सेवोपयोगी अक्षरात्मक देह को अधिकार कहते हैं ।

लौकिक या वैदिक वाधा वार २ सेवा में विघ्न डालती हों तो समझलेना चाहिये कि प्रभु की हमें फल देने की

इच्छा नहीं है। ऐसी अवस्था में श्रीमद् भागवतादिका आश्रय लेकर ज्ञानमार्ग में ही स्थित रहना उचित है। प्रभु जिस प्रकार रक्खें सेवक को उसी प्रकार रहना यही सेवक का धर्म है। लौकिक वातों में यदि, लौकिक पदार्थों के उपभोग में जर्वदस्ती मन जाता हो तो, अथवा सेवा में सदा बलवान् विष आते रहते हों तो यह समझ लेना होगा कि 'प्रभुकी इच्छा मुझे संसार में ही रखने की है'।

**निरोधलक्षण**—इस ग्रन्थ के तात्पर्य को हमने अन्यत्र समझाया है।

**पुरुषोत्तम सहस्रनाम**—इसमें २५६ श्लोक हैं। पुरुषोत्तम श्रीकृष्णके इसमें १००० नाम हैं और श्रीमद्भागवतका अतिसंक्षेपमें तात्पर्य है।

**त्रिविधनाभावली**—इसमें १०८ श्लोक हैं और इसमें भगवान् की बाललीला, प्रौढ़लीला और राजलीलाओंका वर्णन है।

**मधुराष्टक**—इस में भगवान् के समस्त श्री अंग मधुर और आनन्दमय हैं इस का वर्णन किया गया है।

अब श्रीमद्भृष्टभाचार्य विरचित विवरणात्मक ग्रन्थों का धर्णन करते हैं।

**अणुभाष्य**—इस ग्रन्थ में व्यास सूत्रों पर भाष्य किया गया है। इस ग्रन्थ को आप पूर्ण नहीं कर सकेंगे। इस की पूर्ति आपके पुत्र श्रीमद्भिलनाथजीने की है।

श्रीसुबोधिनीजो—यह श्रीमद्भागवत पर टीका है । आज कल प्रथमस्कन्ध, द्वितीय स्कन्ध, तृतीय स्कन्ध, दशम स्कन्ध और एकादश स्कन्ध के कुछ अध्याय पर्यन्त सुबोधिनी जी प्राप्त होसकी हैं ।

श्रीमद्भागवत की सूक्ष्म टीका—इस में भी आप श्री ने श्रीमद्भागवत का अर्थ समझाया है । इन के अतिरिक्त निम्न लिखित ग्रन्थ भी हैं—

गायत्रीभाष्य ।

स्फुट ग्रन्थ ।

परिवृढाष्टक ।

दशमस्कन्धालुक्रमणिका ।

शिक्षाश्लोक ।

कृष्णप्रेमामृत ।

नन्दकुमाराष्टक ।

श्रीगिरिराजधार्यष्टक ।

श्रीगोपीजनवल्लभाष्टक ।

पंचश्लोकी ।

श्रीभागवत एकादशस्कन्ध अर्थ निरूपण कारिका

न्यासादेश ।

गायत्रीव्याख्या ।

इच्छा नहीं है। ऐसी अवस्था में श्रीमद् भागवतादिका आश्रय लेकर ज्ञानमार्ग में ही स्थित रहना उचित है। प्रभु जिस प्रकार रखें सेवक को उसी प्रकार रहना यही सेवक का धर्म है। लौकिक वातों में यदि, लौकिक पदार्थों के उपभोग में जर्वदस्ती मन जाता हो तो, अथवा सेवा में सदा बलवान् विष आते रहते हों तो यह समझ लेना होगा कि 'प्रभुकी इच्छा मुझे संसार में ही रखने की है'।

**निरोधलक्षण**—इस ग्रन्थ के तात्पर्य को हमने अन्यत्र समझाया है।

**पुरुषोत्तम सहस्रनाम**—इसमें २५६ श्लोक हैं। पुरुषोत्तम श्रीकृष्णके इसमें १००० नाम हैं और श्रीम-  
द्भागवतका अतिसंक्षेपमें तात्पर्य है।

**त्रिविधनामावली**—इसमें १०८ श्लोक हैं और इसमें भगवान् की बाललीला, प्रौढ़लीला और राजलीलाओंका वर्णन है।

**मधुराष्टक**—इस में भगवान् के समस्त श्री अंग मधुर और आनन्दमय हैं इस का वर्णन किया गया है।

अब श्रीमद्भूषणाचार्य विरचित विवरणात्मक ग्रन्थों का वर्णन करते हैं।

**अणुभाष्य**—इस ग्रन्थ में व्यास सूत्रों पर भाष्य किया गया है। इस ग्रन्थ को आप पूर्ण नहीं कर सकेंगे। इस की पूर्ति आपके पुत्र श्रीमद्भुलनाथजीने की है।

श्रीसुबोधिनीजो—यह श्रीमद्भागवत पर टीका है । आज कल प्रथमस्कंध, द्वितीय स्कन्ध, तृतीय स्कन्ध, दशम स्कन्ध और एकादश स्कन्ध के कुछ अध्याय पर्यन्त सुबोधिनी जी प्राप्त होसकी हैं ।

श्रीमद्भागवत की सूक्ष्म टीका—इस में भी आप श्री ने श्रीमद्भागवत का अर्थ समझाया है । इन के अतिरिक्त निम्न लिखित ग्रन्थ भी हैं—

गायत्रीभाष्य ।

स्फुट ग्रन्थ ।

परिवृद्धाष्टक ।

दशमस्कन्धानुक्रमणिका ।

शिक्षाश्लोक ।

कृष्णप्रेमामृत ।

नन्दकुमाराष्टक ।

श्रीगिरिराजधार्यष्टक ।

श्रीगोपीजनवल्लभाष्टक ।

पंचश्लोकी ।

श्रीभागवत एकादशस्कन्ध अर्थ निरूपण कारिका

न्यासादेश ।

- गायत्रीव्याख्या ।

त्रिविधलीलानामावली ।

श्रुतिगीता ।

पूर्वमीमांसा कारिका ।

श्रीभगवत् पीठिका ।



परीक्षार्थ प्रभ ।



श्रीमद्भुभाचार्यजी कौन हैं ?

लोकदृष्टि में वे कैसे हैं ? वैष्णव दृष्टि में वे  
कौन हैं ?

श्रीमहाप्रभुजी के प्राकृत्य का साल और हाल  
कहो ।

श्रीलक्ष्मणभट्टजी कौन थे ? उनके कितने  
पुत्र हुए ?

श्रीमद्भुभाचार्य का जीवन चरित्र अपने शब्दों  
में कहो ।

‘आचार्य’ शब्दकी व्युत्पत्ति क्या है ?

विजयनगर के विजय का वर्णन करो ।

महाप्रभुजी के समय देश का क्या हाल था ?

श्रीमहाप्रभु में ‘आचार्य’ शब्दका समन्वय करो ।



## श्रीवल्लभानुग्रह समरण

१

तुमारे लाखों ही उपकार !

वेद धर्म के कर्म मर्म को समुचित व्यक्त किया तुमने !  
 अखिल विश्व के शान्ति मार्ग का अन्तिम वोध दिया तुमने !  
 निश्छल अपने हृदय राज्य में सादर स्थान दिया तुमने !  
 अमिट सुखों का अवलंबन दे नाथ सनाथ किया तुमने !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !

२

अनुग्रह दृष्ट के मालिक आप !

अवनति के उस घोर गर्त से हाथ थाम खींचा तुमने !  
 उन्नति के सर्वोच्च शिखर पर सादर वैठाया तुमने !  
 अन्तःसार विहीन विपय को विप सम दूर किया तुमने !  
 अमृत तुल्य अपने ग्रन्थों का निस्तुल ! दान दिया तुमने !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !

३

### वनाते हो विगडे को नाथ !

वाह्यादम्बर से मोहित हो मन्त्र मुग्ध थे वने हुए !  
 खोकर अपने गौरव को थे क्षुद्र भीरु हम वने हुए !  
 आकर तुमने दिव्य देह से वैश्वानर हमको तारा !  
 अमृत जलधि से सिंचित कर इस शुष्क हृदय को अपनाया !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !

४

### पुष्टिमार्ग का कुञ्ज आपका, अमिट शान्ति का मार्ग आप का !

जिस निकुञ्ज में थकित पथिक गण क्षण में तजता है दुख को !  
 जिस निकुञ्ज के भ्रमर गणों की गीति छुड़ाती भव भयको !  
 उस निकुञ्ज के जीवन धन तुम बार बार अवतार गहौ !  
 इस अपने चिर विद्युदे वन का एक बार तो ध्यान धरौ !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !

## “पुष्टिमार्ग”

जो लोग जन्म से प्रसिद्ध पुष्टिमार्गीय वैष्णव हैं, अथवा जिनके यहां परम्परा से पुष्टिमार्गीय दक्षा चली आती हो, अथवा जो लोग पुष्टिमार्गीय आचार विचार में स्थित हैं और जिनके यहां पुष्टिमार्गीय सेवा पद्धति प्रचलित है अथवा जो लोग गुरु और ईश्वर मे एक भाव रखते हैं, अथवा जो लोग अपने आपको अनन्य पुष्टिमार्गीय वैष्णव कहते हैं, या कहलाना चाहते हैं, उनके लिये पुष्टिमार्गीय सिद्धान्तों का जानना उतना ही आवश्यक है जितना ब्रह्मज्ञानी को ब्रह्मका जानना या पढ़नेवाले को विद्या का जानना । जो पुष्टिमार्गीय होकर भी अपने सिद्धान्तोंके रहस्यों को नहीं जानते वे नाम मात्र के वैष्णव हैं । ऐसे वैष्णवों से वैष्णवत्व का गौरव नहीं बढ़ सकता और न ऐसे वैष्णवों से पुष्टिमार्ग की उन्नति ही हो सकती है । इसलिये प्रत्येक पुष्टिमार्गीय वैष्णव—चालक युवा, वृद्ध और स्त्री—को अपने संप्रदाय का रहस्य जानना अत्यन्त आवश्यक है । पुष्टिमार्ग के महत्त्व को जान लेने पर कोई भी

३

वनाते हो विगडे को नाथ !

बाह्याडम्बर से मोहित हो मन्त्र मुग्ध थे वने हुए !  
 खोकर अपने गौरव को थे क्षुद्र भीढ़ हम वने हुए !  
 आकर तुमने दिव्य देह से वैश्वानर हमको तारा !  
 अमृत जलधि से सिंचित कर इस शुष्क हृदय को अपनाया !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !

४

पुष्टिमार्ग का कुञ्ज आपका,  
 अमिट शान्ति का मार्ग आप का !

जिस निकुञ्ज में थकित पथिक गण क्षण में तजता है दुख को !  
 जिस निकुञ्ज के भ्रमर गणों की गीति छुड़ाती भव भयको !  
 उस निकुञ्ज के जीवन धन तुम घार घार अवतार गहौ !  
 इस अपने चिर विछुडे वन का एक घार तो ध्यान धरौ !

जय जय श्रीवल्लभ,  
 भगवन् जय वल्लभ !



## “पुष्टिमार्ग”

---

जो लोग जन्म से प्रसिद्ध पुष्टिमार्गीय वैष्णव हैं, अथवा जिनके यहां परम्परा से पुष्टिमार्गीय दीक्षा चली आती हो, अथवा जो लोग पुष्टिमार्गीय आचार विचार में स्थित हैं और जिनके यहां पुष्टिमार्गीय सेवा पद्धति प्रचलित है अथवा जो लोग गुरु और ईश्वर मे एक भाव रखते हैं, अथवा जो लोग अपने आपको अनन्य पुष्टिमार्गीय वैष्णव कहते हैं, या कहलाना चाहते हैं, उनके लिये पुष्टिमार्गीय सिद्धान्तों का जानना उतना ही आवश्यक है जितना ब्रह्मज्ञानी को ब्रह्मका जानना या पठनेवाले को विद्या का जानना । जो पुष्टिमार्गीय होकर भी अपने सिद्धान्तोंके रहस्यों को नहीं जानते वे नाम मात्र के वैष्णव हैं । ऐसे वैष्णवों से वैष्णवत्व का गौरव नहीं बढ़ सकता और न ऐसे वैष्णवों से पुष्टिमार्ग की उज्ज्ञति ही हो सकती है । इसलिये प्रत्येक पुष्टिमार्गीय वैष्णव—वालक युवा, वृद्ध और स्त्री—को अपने संप्रदाय का रहस्य जानना अत्यन्त आवश्यक है । पुष्टिमार्ग के महत्व को जान लेने पर कोई भी

अन्य मतवाला या दुष्टसंस्कार से दूषित मनुष्य उनकी बुद्धिको आडे रस्ते नहीं ले जा सकता । जो लोग अपने सिद्धान्त के ज्ञान में अपरिपक हैं उनकी श्रद्धा सहज डिगाई जा सकती है । किन्तु जो लोग अपने सिद्धान्त की चात जानते हैं, हमारा पुष्टिमार्ग कितना श्रेष्ठ कितना निर्दुष्ट और कितना व्यापक है यह जानते हैं उनकी श्रद्धा संप्रदाय पर दृढ हो जाती है । ऐसी श्रद्धा से वैष्णवों की और सम्प्रदायकी बड़ी उन्नति होती है । वास्तव में ऐसे ही मनुष्यों की संप्रदाय और वैष्णवों को आवश्यकता रहती है जो अपने आप ज्ञाता और श्रद्धायुक्त होकर अपने संप्रदाय में रहते हैं ।

हमारे संप्रदाय का नाम ‘पुष्टिमार्ग’ प्रसिद्ध है । इसी को साधारण लोग ‘शुद्धाद्वैत’ कहते हैं और यही जनतामें ‘ब्रह्मवाद’ भी कहलाता है । पुष्टिमार्ग का लोकप्रसिद्ध सरलार्थ है वाल्मीकि ‘भक्तिमार्ग’ ।

‘पुष्टि’ शब्द पारिभाषिक होने से साधारण लोग जो इस संप्रदाय का रहस्य नहीं जानते वे मोहित या भ्रमित हो जाते हैं । किन्तु वास्तव में ‘पुष्टि’ का अर्थ ‘पोषण’ है जिस का अर्थ अनुग्रह या कृपा होता है । अर्थात् ‘पुष्टि’ शब्द का अर्थ भगवान् पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्णचन्द्रकी कृपा है । यदि स्पष्ट और विशद शब्दों में कहा जाय तो हम कह सकते हैं कि

‘जिस मार्ग में जीव और ईश्वर का सम्बन्ध परोक्ष रीति से ही केवल नहीं होता है प्रत्युत प्रेम और कृपा से प्रत्यक्ष भी जीव और ईश्वर का संबंध हो जाता है यही हमारा सम्प्रदाय है और उसी को कहते हैं ‘पुष्टिमार्ग’ । जिस सम्प्रदाय में साधन और फल भगवान् श्रीकृष्ण ही हों और जहाँ भगवान् की कृपा ही सब कुछ मानी गई हो उसे ही पुष्टिमार्ग कहते हैं । जहाँ भगवान् की कृपा ही भगवान् से मिलाने का एक मात्र साधन समझी गयी हो और जहाँ उन सर्व सामर्थ्य सम्पन्न भगवान् श्रीकृष्ण की एक मात्र कृपा द्वारा ही लौकिक और वैदिक सिद्धि होती हो उसे ‘पुष्टिमार्ग’ कहते हैं । जहाँ अपने सनातन धर्म और सदाचार का सन्मान पूर्वक भगवदाज्ञानवत् परिपालन होता हो, जहाँ वेद, भागवत, भगवद्गीता और ब्रह्मसूत्र इन प्रस्थान चतुष्य का प्रामाण्य हो, और जिस मार्ग में भगवदासक्ति और व्यसन को परमोक्तृष्ट माना हो उसे ही ‘पुष्टिमार्ग’ कहते हैं । जहाँ भगवान् को स्विकार करने में योग्यायोग्यत्व का परिचय नहीं कराना पड़ता, जहाँ जीव अपने आप को अत्यन्त दीन और निःसाधन मान प्रभू की कृपा का ही इच्छु बना रहता है उसे ही ‘पुष्टिमार्ग’ कहते हैं । जहाँ भगवान् स्वयं जीव का वरण करने में उसकी योग्यता नहीं देखते प्रत्युत अपन में सम्पूर्ण सर्पण

अन्य मतवाला या दुष्टसंस्कार से दूषित मनुष्य उनकी बुद्धिको आडे रस्ते नहीं ले जा सकता । जो लोग अपने सिद्धान्त के ज्ञान में अपरिपक हैं उनकी श्रद्धा सहज डिगार्ड जा सकती है । किन्तु जो लोग अपने सिद्धान्त की वात जानते हैं, हमारा पुष्टिमार्ग कितना श्रेष्ठ कितना निर्दुष्ट और कितना व्यापक है यह जानते हैं उनकी श्रद्धा संप्रदाय पर ढढ हो जाती है । ऐसी श्रद्धा से वैष्णवों की और सम्प्रदायकी बड़ी उन्नति होती है । वास्तव में ऐसे ही मनुष्यों की संप्रदाय और वैष्णवों को आवश्यकता रहती है जो अपने आप ज्ञाता और श्रद्धायुक्त होकर अपने संप्रदाय में रहते हैं ।

हमारे संप्रदाय का नाम ‘पुष्टिमार्ग’ प्रसिद्ध है । इसी को साधारण लोग ‘शुद्धाद्वैत’ कहते हैं और यही जनतामें ‘ब्रह्मवाद’ भी कहलाता है । पुष्टिमार्ग का लोकप्रसिद्ध सरलार्थ है वाल्मीकि ‘भक्तिमार्ग’ ।

‘पुष्टि’ शब्द पारिभाषिक होने से साधारण लोग जो इस संप्रदाय का रहस्य नहीं जानते वे मोहित या भ्रमित हो जाते हैं । किन्तु वास्तव में ‘पुष्टि’ का अर्थ ‘पोषण’ है जिस का अर्थ अनुग्रह या कृपा होता है । अर्थात् ‘पुष्टि’ शब्द का अर्थ भगवान् पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्णचन्द्रकी कृपा है । यदि स्पष्ट और विशद शब्दों में कहा जाय तो हम कह सकते हैं कि

गया हो उसे ही 'पुष्टिमार्ग' कहते हैं । जहां जगत् के कर्ताको परब्रह्म माना हो और इसे माया और अविद्या से रहित माना हो और उसमें विरुद्ध अविरुद्ध सर्व शक्ति और धर्म का समावेश माना गया हो और अधिकारानुसार उस ब्रह्म की अनेक स्फूर्तियां जहां मानी गयीं हों वह 'पुष्टिमार्ग' है । जहां श्रीकृष्ण को ही परब्रह्म परमात्मा माना गया हो, जहां उन्हें ही सर्वसामर्थ्यवान् कर्तुमकर्तुमन्यथा-कर्तु ईश्वर समझा गया हो, जहां भगवान् में देह इन्द्रिय और अन्तःकरण की कल्पना मिथ्या मानी गई हो वही 'पुष्टिमार्ग' है । जहां श्रीकृष्णका साक्षात्कार होना, उनकी सायुज्यमुक्ति मिलनी, उनकी सेवा प्राप्ति और सेवा का अधिकार यही परम पुरुषार्थ माना गया हो वही 'पुष्टिमार्ग' है । जहां मोक्ष किंचा आनन्दप्राप्ति का एक मात्र साधन भगवान् की भक्ति और उनमें एकान्त अनुरक्ति मानी गई हो उसे 'पुष्टिमार्ग' कहते हैं । जहां भगवान् की भक्ति करना ही जीव का निष्काम धर्म समझा गया हो, भक्ति के प्रत्युपकार में जहां हृदय में कुछ भी अभिलाशा नहीं रक्खी जाती और जहां केवल भाव मात्र का ही पोषण हुआ करता है उसे 'पुष्टिमार्ग' कहते हैं । कितना कहें ? यदि सूक्ष्म भेदों पर दृष्टि न दें तो यह सब पुष्टिमार्ग की प्रसिद्धि के हेतु हैं । संक्षेप में यदि सब कुछ कह दें तो कह सकते हैं जहां धर्म अर्थ काम और

भाव देखते हैं, जहां भगवान् जीव की शक्ति पर सुख न हो कर अनुरक्ति पर मोहित होते हैं वही 'पुष्टिमार्ग' है। जहां अत्यन्त उत्कृष्ट सिद्धि प्राप्त हो जाने पर और शुद्ध पुष्टि भक्ति मिलजाने पर लोक और वेद के 'बंधन' 'बंधन' मालुम होने लगते हैं और भगवान् श्रीकृष्णके भक्तिभावातिरेक में छूब जाने पर लोक वेद नियम, भक्तकी उच्च प्रगति में वाधा नहीं पहुंचा सकते वही 'पुष्टिमार्ग' है। जहां भगवान् के भक्तों पर प्रेम है, जहां भगवान् के और उनके भक्तों के विरोधियों के लिये क्षमा है तथा उदासीनों पर जहां दया है वही 'पुष्टिमार्ग' है। जहां अपने आपको भगवान् का एक तुच्छ सेवक मात्र गिना जाता हो, जहां दैन्य ही प्रभू के प्रसन्न करने का एक साधन समझा गया हो उसे 'पुष्टिमार्ग' कहते हैं। जहां जीव ब्रह्म का अंश समझा गया हो, जहां जगत् सत्य समझा गया हो वही पुष्टिमार्ग है। जहां, स्वम, मूर्ति आदि भगवद्विग्रहों में लौकिकता दीखना, गंधर्वनगर, शुक्ति-रजत आदि आदि असत्य प्रपञ्च समझे जाते हों, जहां सत्य प्रपञ्च में नश्वरता आदि भी दीखना मायिक समझा गया हो उसे 'पुष्टिमार्ग' कहते हैं। जहां पञ्चमहामूर्त और उनसे बने हुए पदार्थ, वेद, स्वर्ग, मोक्ष आदि प्रपञ्च कारणरूप होने से सत्य समझे गये हों और उन्हें ब्रह्मात्मक माना

है—“कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिरूपं शास्त्रेण वोध्यते  
ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्यादा तद्रहितानपि स्वरूपवलेन  
स्वप्रापणं पुष्टिरित्युच्यते ।” ( ३-३-२९ ) कहने का तात्पर्य  
यह है कि वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप इत्यादि करने से  
मोक्ष होता है ऐसा शास्त्रों में सुनते चले आये हैं । इस  
मोक्ष में वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप इत्यादि उपयोग में  
आते हैं । अर्थात् मोक्ष के लिये यह प्रधान साधन माने  
गये हैं । इस लिये शास्त्र में कहे हुए इन साधनों द्वारा मुक्ति  
की प्राप्ति करनी उसे ‘मर्यादा’ कहते हैं । शास्त्रों में जो  
वातें लिखी हैं और जो साधन बताये हैं केवल उन्हीं के  
सहारे, आदि से अन्त तक शास्त्रकी मर्यादा में ही रहकर  
जो मोक्ष के लिये साधन किया जाय उसे ‘मर्यादा’ कहते  
हैं । किन्तु उपर्युक्त वेदाध्ययन प्रभृति जहां साधन नहीं  
गिने गये हों, अर्थात् जो उपर्युक्त साधनों से कहीं अधिक  
श्रेष्ठ है ऐसे प्रभु के स्वरूप वल से ही जो प्रभु की प्राप्ति  
होनी उसे ‘पुष्टि’ कहते हैं । इस व्याख्या को वेद स्वयं पुष्टि  
कर रहा है । मुण्डकोपनिषद् में कहा है—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो  
न मेधया न वहुना श्रुतेन ।  
यमेष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यै-  
बात्मा विवृणुते तनुं स्वाम् ॥

मोक्ष सब कुछ भगवान् श्रीकृष्ण ही माने गये हों वही 'पुष्टिमार्ग' है। सच्ची बात तो यह है कि मनुष्य को जब भगवान् के माहात्म्य की खबर पड़ती है तो वह उन के सुखदायक चरणों की शरण को छोड़ कर कहीं नहीं जा सकता।

**मकरन्द निर्भरे मधुब्रतो नेक्षुरकं हि वीक्षते ॥**

इस मार्ग के प्रवर्तक भगवान् वल्लभाचार्य जी हैं।

भगवान् श्रीवल्लभाचार्य ने अपने निबन्ध के भागवतार्थ प्रकरण में स्पष्ट लिखा है 'कृष्णानुग्रहरूपा हि पुष्टिः' अर्थात् भगवान् के अनुग्रह का ही नाम पुष्टिमार्ग है। भगवान् परम कृपासिन्धु हैं और अगणितानन्द हैं। वे जीव का किस प्रकार कल्याण हो यही कामना किया करते हैं। भगवान् जब कृपा करते हैं तब उनकी भक्ति मिलती है। जिन पर भगवान् की कृपा नहीं होती वे भगवान् की भक्ति से दूर ही रहा करते हैं। और देवता सब गणितानन्द हैं अर्थात् उन का और उन के द्वारा दिया गया आनन्द—सुख—गणित होता है—क्षुद्र और नाशवान् होता हैं। किन्तु भगवान् तो अगणितानन्द हैं उन का भक्त कभी क्षुद्र बातों पर मोहित नहीं होता वह तो केवल भगवान् को ही चाहता है भगवान् के अतिरिक्त उस की अभिलाषा किसी जगह नहीं होती। 'पुष्टि' का सुन्दर अर्थ आचार्य श्रीमहाप्रभुजी ने अपने अणुभाष्य में देखिये किस प्रकार किया है। आप लिखते

है—“कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिरूपं शास्त्रेण वोद्यते  
ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्यादा तद्रहितानपि स्वरूपवलेन  
स्वप्रापणं पुष्टिरित्युच्यते ।” ( ३-३-२९ ) कहने का तात्पर्य  
यह है कि वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप इत्यादि करने से  
मोक्ष होता है ऐसा शास्त्रों में सुनते चले आये हैं । इस  
मोक्ष में वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप इत्यादि उपयोग में  
आते हैं । अर्थात् मोक्ष के लिये यह प्रधान साधन माने  
गये हैं । इस लिये शास्त्र में कहे हुए इन साधनों द्वारा मुक्ति  
की प्राप्ति करनी उसे ‘मर्यादा’ कहते हैं । शास्त्रों में जो  
चाँते लिखी हैं और जो साधन बताये हैं केवल उन्हीं के  
सहारे, आदि से अन्त तक शास्त्रकी मर्यादा में ही रहकर  
जो मोक्ष के लिये साधन किया जाय उसे ‘मर्यादा’ कहते  
हैं । किन्तु उपर्युक्त वेदाध्ययन प्रभृति जहां साधन नहीं  
गिने गये हों, अर्थात् जो उपर्युक्त साधनों से कहाँ अधिक  
श्रेष्ठ है ऐसे प्रभु के स्वरूप वल से ही जो प्रभु की प्राप्ति  
होनी उसे ‘पुष्टि’ कहते हैं । इस व्याख्या को वेद स्वयं पुष्ट  
कर रहा है । मुण्डकोपनिषद् में कहा है—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो  
न मेघया न वहुना श्रुतेन ।  
यमेष वृणुते तेन लभ्यस्तस्मै-  
षात्मा विवृणुते तनुं स्वाम् ॥

मोक्ष सब कुछ भगवान् श्रीकृष्ण ही माने गये हों वही ‘पुष्टिमार्ग’ है। सच्ची बात तो यह है कि मनुष्य को जब भगवान् के माहात्म्य की खबर पड़ती है तो वह उन के सुखदायक चरणों की शरण को छोड़ कर कहीं नहीं जा सकता।

मकरन्द निर्भरे मधुब्रतो नेक्षुरकं हि वीक्षते ॥  
इस मार्ग के प्रवर्तक भगवान् वल्लभाचार्य जी हैं।

भगवान् श्रीवल्लभाचार्य ने अपने निवन्ध के भागवतार्थ प्रकरण में स्पष्ट लिखा है ‘कृष्णानुग्रहरूपा हि पुष्टिः’ अर्थात् भगवान् के अनुग्रह का ही नाम पुष्टिमार्ग है। भगवान् परम कृपासिन्धु हैं और अगणितानन्द हैं। वे जीव का किस प्रकार कल्याण हो यही कामना किया करते हैं। भगवान् जब कृपा करते हैं तब उनकी भक्ति मिलती है। जिन पर भगवान् की कृपा नहीं होती वे भगवान् की भक्ति से दूर ही रहा करते हैं। और देवता सब गणितानन्द हैं अर्थात् उन का और उन के द्वारा दिया गया आनन्द—सुख—गणित होता है—क्षुद्र और नाशवान् होता है। किन्तु भगवान् तो अगणितानन्द हैं उन का भक्त कभी क्षुद्र बातों पर मोहित नहीं होता वह तो केवल भगवान् को ही चाहता है भगवान् के अतिरिक्त उस की अभिलाषा किसी जगह नहीं होती। ‘पुष्टि’ का सुन्दर अर्थ आचार्य श्रीमहाप्रभुजी ने अपने अणुभाष्य में देखिये किस प्रकार किया है। आप लिखते

अब साधारण, परन्तु महत्व पूर्ण प्रश्न यह उपस्थित होता है कि हमारा यह 'पुष्टिमार्ग' लोक पुष्टिमार्ग कवसे में कव से प्रचलित हुआ। लोगों में साधारण भ्रम यह है कि इस पुष्टिमार्ग के आदि प्रवर्तक श्रीवल्लभाचार्यजी हैं। किन्तु यह लोगों की उसी प्रकार की भूल हैं जिस प्रकार लोग भगवान् वेदव्यासजी को वेद और पुराणका कर्ता समझते हैं। क्या भगवान् वेदव्यासजी वेद के प्रणेता हैं? नहीं, वेद और पुराणतो तो स्वयंभू हैं। वेद का तो केवल व्यासजी ने सम्पादन किया है। इसी प्रकार पुष्टिसम्प्रदाय तो अनादि काल से प्रचलित है। हाँ, आचार्य श्रीवल्लभाचार्यने इसे जनसाधारण में परिचित अवश्य कराया था।

भगवदुपदिष्ट वेद, शास्त्र और पुराण से प्रतिपादित वैष्णव मत के चार सम्प्रदाय हैं। पञ्चपुराण में लिखा है—

श्रीव्रह्मरुद्दसनका वैष्णवाः क्षितिपावनाः ।

चत्वारस्ते कलौ माव्याः सम्प्रदायप्रवर्तकाः ॥

अर्थात्—कलियुग में श्री, ब्रह्म, रुद्र और सनकादि ये चार देव चार सम्प्रदायों को चलाने वाले होंगे। यहाँ श्री से रामानुज, ब्रह्म से मध्वाचार्य, रुद्र से विष्णुस्वामी और सनक से निम्बाकार्णचार्य हुए यह जान लेना चाहिये।

इन्हीं में से विष्णुस्वामी मत के संगृहीता श्रीवल्लभाचार्य

अर्थात्—भगवान् श्रीकृष्ण शास्त्रों के अध्ययन या अध्यापन से भी प्रसन्न नहीं होते, अपने असीम बुद्धिशाली या धारणशील होने पर भी वे प्रसन्न नहीं होते, परंतु जिसे भगवान् कृपाकर अपना समझते हैं और उस पर कृपा दृष्टि का पात करते हैं उसी को परमात्मा की प्राप्ति हो सकती है।

भगवान् ने श्रीगीतोपनिषद् में भी आज्ञा की है ‘भक्त्या-हमेकया ग्राह्यः ।’ अर्थात् मैं यदि प्रसन्न हो सकता हूँ तो केवल भक्ति से ही । और कोइ भी उपाय से मैं प्रसन्न नहीं किया जा सकता । ठीक है, जिसके लक्ष्मी स्वयं पैर दबाती है उसे क्या हम क्षुद्र पैसों का लोभ देकर प्रसन्न कर सकते हैं ? अथवा जो वाणी के ईश हैं जिनमें से सर-स्वती देवी अपनी शक्ति लेकर अपना निर्वाह करती हैं उन्हें क्या हम अपनी दूटी फूटी स्तुति से रिज्ञा सकते हैं ? इस लियें जीव कुछ भी नहीं है उसकी कृति ही क्या है ? अतएव यदि अपने तुच्छ बल पर विश्वास रख भगवान् को वश करना चाहे तो यह जीव की मूर्खता है । भगवान् तो भक्तिवश्य परिषद्ध हैं ।

यह भक्ति ही ‘पुष्टि’ है क्यों कि यहां कार्यकारणका ऐक्य समझा गया है । ‘पुष्टिमार्ग’ के कहने से ही भक्तिमार्ग समझ लेना चाहिये । पुष्टिमार्गीय यावद् ग्रन्थों को हम यदि भगवद्गुणहशास्त्र कहें तो यह उचित ही है । क्यों कि इन शास्त्रों में भगवद्गुग्रह पर ही विशेष बल दिया गया है ।

सब 'पुष्टिमार्ग' के ही उपासक हैं । इसी लिये यदि विश्वधर्म की योग्यता रखने वाला संसार में कोई भी संप्रदाय हो सकता है तो वह 'पुष्टिमार्ग' ही है ।

इस कलियुग में जब कि देश, मन्त्र, काल, कर्म द्रव्य विश्वधर्म और कर्ता, सब दोष युक्त हो गये हैं और पुष्टिमार्ग इनके द्वारा जब भगवान् को प्रसन्न करना नितान्त ही कठिन हो गया है हमारा पुष्टिमार्ग विश्वधर्म की जगह ग्रहणकर जीव को सत्यथ पर लाकर भगवान् को प्राप्ति करने का मार्ग बताता है । सब से अच्छा, सब से सरल और गम्भीर और सब से उत्तम यह पुष्टिमार्ग है । इस पथ पर विचरण करने वाला कभी दुःख का अनुभव नहीं करता । 'धावन्निमील्य वा नेत्रे न पतेन्नस्खलेदिह' अर्थात् आंख मीच कर भी यदि कोई इस मार्ग पर दौड़ता है, तो यह मार्ग इतना तो साफ सुधरा और निष्कण्टक है कि दौड़ने वाला इस पर न तो गिरता ही है और न खिसलता ही है । ऐसे धर्म की विश्व को आवश्यकता है और यही हमारा 'पुष्टिमार्ग' है । व्यासजी ने भागवत में लिखा है—'एष निष्कण्टकः पन्था यत्र सम्पूज्यते हरिः' अर्थात् जहाँ भगवान् श्री कृष्ण अच्छी तरह से पूजे जाते हों वही उत्तम मार्ग है । इस सिद्धान्त का पुष्टिमार्ग में अच्छी तरह से समन्वय होता है । पुष्टिमार्ग में साधन और फल होनें ही

हुए और आपने ही विष्णुस्वामी मत के साथ २ प्रभुसे प्राप्त 'शुद्धादैत' या 'पुष्टिमार्ग' का उपदेश दिया। विष्णुस्वामी अनेक हुए हैं।

जिस भक्तिमार्ग में परंपरा प्राप्त श्रीकृष्ण के मंत्रादि का सम्प्रदाय का मर्म है। यह है पुष्टिमार्ग का मर्म। इस मर्म का अर्थ और रहस्य समझ जाने पर सब

प्रकार की शंका का निरास होता है संक्षेप में सम्प्रदाय का मर्म बता दिया जाय तो वह है 'भगवान् को प्रसन्न करने का प्रयत्न करते रहना'। जब भगवान् ही प्रसन्न हो गये तो फिर और क्या बाकी रहा? 'किमलभ्यं भगवति प्रसन्ने श्रीनिकेतने!' वास्तव में यदि कहा जाय तो यदि कोई भी सम्प्रदाय सार्वभौम सम्प्रदाय (Universal religion) हो सकता है तो वह हमारा 'पुष्टिमार्ग' ही है। पुष्टिमार्ग का मर्म और पुष्टिमार्ग का रहस्य इतना तो सर्वे प्रिय और जगत् व्यापी है कि वह अपने आप ही आज भी जगत् का सम्प्रदाय हो रहा है। विरक्त संन्यासी को देखो, कर्म ज्ञानी को देखो और घर में फंसे हुए एक गरीब गृहस्थ को देखो; वे किस की इच्छा रखते हैं? ये सब एक ही इच्छा रखते हैं। 'प्रभु हमारे ऊपर प्रसन्न हो' यह इन लोगों की इच्छा बनी रहती है। अर्थात् सत्य कहा जाय तो ये

सब 'पुष्टिमार्ग' के ही उपासक हैं । इसी लियें यदि विश्वधर्म की योग्यता रखने वाला संसार में कोई भी संप्रदाय हो सकता है तो वह 'पुष्टिमार्ग' ही है ।

इस कलियुग में जब कि देश, मत्र, काल, कर्म द्रव्य विश्वधर्म और कर्ता, सब दोष युक्त हो गये हैं और पुष्टिमार्ग इनके द्वारा जब भगवान् को प्रसन्न करना नितान्त ही कठिन हो गया है हमारा पुष्टिमार्ग विश्वधर्म की जगह ग्रहणकर जीव को सत्यथ पर लाकर भगवान् को प्राप्ति करने का मार्ग बताता है । सब से अच्छा, सब से सरल और गम्भीर और सब से उत्तम यह पुष्टिमार्ग है । इस पथ पर विचरण करने वाला कभी दुःख का अनुभव नहीं करता । 'धावन्निमील्य वा नेत्रे न पतेन्नस्खलेदिह' अर्थात् आँख मीच कर भी यदि कोई इस मार्ग पर दौड़ता है, तो यह मार्ग इतना तो साफ सुथरा और निष्कण्टक है कि दौड़ने वाला इस पर न तो गिरता ही है और न खिसलता ही है । ऐसे धर्म की विश्व को आवश्यकता है और यही हमारा 'पुष्टिमार्ग' है । व्यासजी ने भागवत में लिखा है—'एष निष्कण्टकः पन्था यत्र सम्पूज्यते हरिः' अर्थात् जहाँ भगवान् श्री कृष्ण अच्छी तरह से पूजे जाते हों वही उत्तम मार्ग है । इस सिद्धान्त का पुष्टिमार्ग में अच्छी तरह से समन्वय होता है । पुष्टिमार्ग में साधन और फल होनों ही

हुए और आपने ही विष्णुस्वामी मत के साथ २ प्रभुसे प्राप्त 'शुद्धद्वैत' या 'पुष्टिमार्ग' का उपदेश दिया। विष्णुस्वामी अनेक हुए हैं।

जिस भक्तिमार्ग में परंपरा प्राप्त श्रीकृष्ण के मंत्रादि का सम्प्रदाय का मर्म है। यह है पुष्टिमार्ग का मर्म। इस मर्म का अर्थ और रहस्य समझ जाने पर सब प्रकार की शंका का निरास होता है संक्षेप में सम्प्रदाय का मर्म वता दिया जाय तो वह है 'भगवान् को प्रसन्न करने का प्रयत्न करते रहना'। जब भगवान् ही प्रसन्न हो गये तो फिर और क्या बाकी रहा? 'किमलभ्यं भगवति प्रसन्ने श्रीनिकेतने!' वास्तव में यदि कहा जाय तो यदि कोई भी सम्प्रदाय सार्वभौम सम्प्रदाय (Universal religion) हो सकता है तो वह हमारा 'पुष्टिमार्ग' ही है। पुष्टिमार्ग का मर्म और पुष्टिमार्ग का रहस्य इतना तो सर्व प्रिय और जगत् व्यापी है कि वह अपने आप ही आज भी जगत् का सम्प्रदाय हो रहा है। विरक्त संन्यासी को देखो, कर्म ज्ञानी को देखो और घर में फंसे हुए एक गरीब गृहस्थ को देखो; वे किस की इच्छा रखते हैं? ये सब एक ही इच्छा रखते हैं। 'प्रभु हमारे ऊपर प्रसन्न हो' यह इन लोगों की इच्छा बनी रहती है। अर्थात् सत्य कहा जाय तो ये

पुष्टिमार्ग का तत्त्व है 'भगवदनुग्रह' । किन्तु यह अनु-  
 ग्रह क्या है ? कोई जीवित पदार्थ है या  
 'पुष्टिमार्ग' का तत्त्व मूर्तिधारी मनुष्य है या जड़ जंगम ? नहीं,  
 अनुग्रह यह सब कुछ नहीं है । श्री महाप्रभु  
 ने, अनुग्रह को, देखिये, अपने निवन्ध में किस प्रकार सम-  
 झाया है । आप आज्ञा करते हैं—

'अनुग्रहो लोकसिद्धो गूढ्मावान्निरूपितः'

अर्थात् अनुग्रह कोई जीवित पदार्थ नहीं है और न  
 कोई मूर्तिधारी मनुष्य या जड़ जंगम ही है जिसे लोग  
 प्रत्यक्ष में देख या दिखा सकें । उसे जानने की रीति यह  
 है कि जब लोक में अनुग्रह का उत्तम फल दीखे तब अनु-  
 मान किया जाता है कि 'अमुक पर अनुग्रह हुआ ।' इस  
 अनुग्रह का स्वरूप महाप्रभुजी ने निवन्ध में 'कृष्णानुग्रह  
 रूपा हि पुष्टिः कालादिक्वाधिका' इस प्रकार कहा है ।  
 अर्थात्-पुष्टि नाम से कहा गया जो पदार्थ वह काल, कर्म  
 स्वभाव आदि सब का जय करने वाला है अथवा जिसकी  
 सत्ता केवल निस्साधन किसी अधिकारी को उत्तम फल होने  
 से ही अनुमित की जाय ऐसा परम विलक्षण लौकिक और  
 अलौकिक दोनों फलों को देने वाला भगवद्धर्म है । यह  
 अनुग्रह यहां उदाहरण देने से विशेष स्पष्ट होगा ।

इस बात को बहुत दिन हो गये । कान्यकुञ्ज में एक

श्री कृष्ण और उन के अनुग्रह हैं। पुष्टिमार्ग में अहंता ममता रूपी संसार से मुक्त होना, भगवान् श्री कृष्ण चन्द्र के अलौकिक माहात्म्य का यथार्थ ज्ञान होना, भगवान् का साक्षात्कार होना, भगवान् में दृढ़ भक्ति होनी और अन्त में भगवलीला में प्रवेश होना यह सब श्री कृष्ण की पूर्ण अनुकम्पा द्वारा ही साध्य माने गये हैं। इस अनुग्रह अथवा पुष्टि से होने वाली जो भक्ति उसे पुष्टिभक्ति कहते हैं। यह विश्वधर्म पुष्टिमार्ग वेद विहित है। वेद, भागवत, गीता और ब्रह्मसूत्र में जो भी कुछ सिद्धान्त रूप से कहा है वह सब पुष्टिमार्ग को पूर्णरूप से सन्मान्य है। यदि वास्तविक रूप से देखा जाय तो वेद, सूत्र, भागवत और गीता ये सब पुष्टिमार्ग का ही निरूपण करते हैं। विश्वधर्म होने के प्रमाण-स्वरूप कहा जा सकता है कि इस मार्ग में भगवान् की जो भी कुछ सेवा या भक्ति की जाती है वह कोई भी प्रत्युपकार की इच्छा अपने मन में रखते विना ही की जाती है। यहाँ प्रत्युपकार की कोई भी आशा नहीं है। केवल भगवान् प्रसन्न हों यही पूर्ण अभिलाषा बनी रहती है। इसी लिये इसे निर्गुण भक्तिमार्ग भी कहते हैं। माहात्म्यज्ञान पूर्वक ईश्वर में अत्यन्त अनुराग पूर्ण प्रेम करना ही विश्वधर्म है और यही पुष्टिमार्ग है। यही ईश्वर के प्रति एक मात्र शुद्ध प्रेम का मार्ग है।

पुष्टिमार्ग का तत्त्व है 'भगवदनुग्रह' । किन्तु यह अनु-  
 'पुष्टिमार्ग' ग्रह क्या है ? कोई जीवित पदार्थ है या  
 का तत्त्व मूर्तिधारी मनुष्य है या जड़ जंगम ? नहीं,  
 अनुग्रह यह सब कुछ नहीं है । श्री महाप्रभु  
 ने, अनुग्रह को, देखिये, अपने निबन्ध में किस प्रकार सम-  
 झाया है । आप आज्ञा करते हैं—

'अनुग्रहो लोकसिद्धो गूढभावान्निरूपितः'

अर्थात् अनुग्रह कोई जीवित पदार्थ नहीं है और न  
 कोई मूर्तिधारी मनुष्य या जड़ जंगम ही है जिसे लोग  
 प्रत्यक्ष में देख या दिखा सकें । उसे जानने की रीति यह  
 है कि जब लोक में अनुग्रह का उत्तम फल दीखे तब अनु-  
 मान किया जाता है कि 'असुक पर अनुग्रह हुआ ।' इस  
 अनुग्रह का स्वरूप महाप्रभुजी ने निबन्ध में 'कृष्णानुग्रह  
 रूपा हि पुष्टिः कालादिवाधिका' इस प्रकार कहा है ।  
 अर्थात्—पुष्टि नाम से कहा गया जो पदार्थ वह काल, कर्म  
 स्वभाव आदि सब का जय करने वाला है अथवा जिसकी  
 सत्ता केवल निस्साधन किसी अधिकारी को उत्तम फल होने  
 से ही अनुमित की जाय ऐसा परम विलक्षण लौकिक और  
 अलौकिक दोनों फलों को देने वाला भगवद्धर्म है । यह  
 अनुग्रह यहां उदाहरण देने से विशेष स्पष्ट होगा ।

इस चात को बहुत दिन हो गये । कान्यकुञ्ज में एक

श्री कृष्ण और उन के अनुग्रह हैं। पुष्टिमार्ग में अहंता ममता रूपी संसार से मुक्त होना, भगवान् श्री कृष्ण चन्द्र के अलौकिक माहात्म्य का यथार्थ ज्ञान होना, भगवान् का साक्षात्कार होना, भगवान् में दृढ़ भक्ति होनी और अन्त में भगवलीला में प्रवेश होना यह सब श्री कृष्ण की पूर्ण अनुकर्म्मा द्वारा ही साध्य माने गये हैं। इस अनुग्रह अथवा पुष्टि से होने वाली जो भक्ति उसे पुष्टिभक्ति कहते हैं। यह विश्वधर्म पुष्टिमार्ग वेद विहित है। वेद, भागवत, गीता और ब्रह्मसूत्र में जो भी कुछ सिद्धान्त रूप से कहा है वह सब पुष्टिमार्ग को पूर्णरूप से सन्मान्य है। यदि वास्तविक रूप से देखा जाय तो वेद, सूत्र, भागवत और गीता ये सब पुष्टिमार्ग का ही निरूपण करते हैं। विश्वधर्म होने के प्रमाण-स्वरूप कहा जा सकता है कि इस मार्ग में भगवान् की जो भी कुछ सेवा या भक्ति की जाती है वह कोई भी प्रत्युपकार की इच्छा अपने मन में रखें चिना ही की जाती है। यहां प्रत्युपकार की कोई भी आशा नहीं है। केवल भगवान् प्रसन्न हों यही पूर्ण अभिलाषा वनी रहती है। इसी लिये इसे निर्गुण भक्तिमार्ग भी कहते हैं। माहात्म्यज्ञान पूर्वक ईश्वर में अत्यन्त अनुराग पूर्ण प्रेम करना ही विश्वधर्म है और यही पुष्टिमार्ग है। यही ईश्वर के प्रति एक मात्र शुद्ध प्रेम का मार्ग है।

इसी इच्छा से प्रेरित हो वह जरठ अशुलानित नेत्रों से कातर हो चालक नारायण की दिशा तरफ देख भयभीत हो पुकार उठा—‘नारायण’ !

एक क्षण में वहाँ विचित्र परिवर्तन हो गया । उस सुमूर्ख अजामिल के इन अन्तिम शब्दों ने बड़ा प्रभावपूर्ण कथानक उपस्थित कर दिया । यद्यपि ‘नारायण’ यह एक सांकेतिक नाम था और यह नाम भी इस अजामिलने भगवान् को लक्ष्य कर कभी नहीं कहा था । तथापि भगवान् ने इसे दारुण यमयातना से बचा लिया । यह है गवान् की असीम कृपा का एक तुच्छ उदाहरण । जहाँ पापी अजामिल भी साङ्केतिक भगवन्नाम से मुक्त हो गया । जो लोग ऐसे कृपालु भगवान् की परम भक्ति करते हैं उन पर भगवान् प्रसन्न हों इस में तो क्या आश्र्य है ।

भगवान् की कृपा का एक प्रभाव और देखिये । महर्षि कश्यप की पत्नि ने अपने पति को अपनी अनुरक्ति से प्रसन्न किया । महर्षि प्रसन्न हो कर बोले ‘भद्रे, मैं तुमारी सेवा से प्रसन्न हूँ । तुम अपनी इच्छा मेरे आगे प्रकट करो मैं उसे परिपूर्ण करूँगा ।’ इस प्रकार पति के कृपा पूर्ण शब्द सुन दिति को कुछ सहस हुआ । वे बोलीं—‘स्वामिन्, इन देवताओं ने और विशेष कर इनके स्वामी ने मुझे बड़ा कष्ट पहुँचाया है । यदि आप मेरी सेवा से कुछ भी प्रसन्न हुए हों तो प्रभो ! मेरी कुंख से एक ऐसा प्रता-

ब्राह्मण अजामिल अपने परिवार सहित निवास करता था । उस समय के ब्राह्मण जिस प्रकार नैष्ठिक, कर्मठ और ज्ञानी हुआ करते थे, अभागा अजामिल वैसा नहीं था । कालान्तर में वह ब्राह्मणोचित सदाचार से वंचित हो गया था इसी लिये वह अनाचारी था । जिस द्रव्य का ब्राह्मण सद्ब्यय करता है उसी द्रव्य को इस अजामिल ने असत्पथ पर व्यय किया था । इसे न अपने स्वरूप का ज्ञान था और न भविष्य की चिन्ता ही इसे अपने असत्कार्य से विरत कर सकती थी । विषयवासना के समुद्र में डूबा रहता था । भगवान् के नाम रूपी नौका पास खड़ी थी पर यह हतभाग्य उस की तरफ देखता भी नहीं था । निदान एक दिन, पापी मनुष्य जिसका नाम सुनते ही कांप उठता है, दुर्जय मृत्यु इसके सिर पर आ पहुंची । इस अजामिल के दस घालक थे उन में से सब से जो छोटा नारायण था उस पर अजामिल की अत्यन्त कृपा थी । बड़े भयंकर मृत्युदूतों को जब पाश सहित उसने अपने सन्मुख खड़े देखे तब इसे बड़ा डर मालुम होने लगा और साथ ही अपने बच्चे कुदुंब को छोड़कर चले जाने की दारूण यत्रणा उसे सताने लगी । अपने इस अधम जीवन में एक बार घालक नारायण को अन्तिम समय में देख लेने की उसे बड़ी इच्छा हुई और

इसी इच्छा से प्रेरित हो वह जरठ अशुप्लापित नेत्रों से कातर हो बाल्क नारायण की दिशा तरफ देख भयभीत हो पुकार उठा—‘नारायण’ !

एक क्षण में वहाँ विचित्र परिवर्तन हो गया । उस मुमूर्षु अजामिल के इन अन्तिम शब्दों ने वडा प्रभावपूर्ण कथानक उपस्थित कर दिया । यद्यपि ‘नारायण’ यह एक सांकेतिक नाम था और यह नाम भी इस अजामिलने भगवान् को लक्ष्य कर कभी नहीं कहा था । तथापि भगवान् ने इसे दारूण यमयातना से चचा लिया । यह है गवान् की असीम कृपा का एक तुच्छ उदाहरण । जहाँ पापी अजामिल भी साङ्केतिक भगवन्नाम से मुक्त हो गया । जो लोग ऐसे कृपालु भगवान् की परम भक्ति करते हैं उन पर भगवान् प्रसन्न हों इस में तो क्या आश्र्य है ।

भगवान् की कृपा का एक प्रभाव और देखिये । महर्षि कश्यप की पत्नि ने अपने पति को अपनी अनुरक्ति से प्रसन्न किया । महर्षि प्रसन्न हो कर घोले ‘भद्रे, मैं तुमारी सेवा से प्रसन्न हूँ । तुम अपनी इच्छा मेरे आगे प्रकट करो मैं उसे परिपूर्ण करूँगा ।’ इस प्रकार पति के कृपा पूर्ण शब्द सुन दिति को कुछ साहस हुआ । वे घोलीं—‘स्वामीन्, इन देवत्वों ने और विशेष कर इनके स्वामी ने मुझे वडा कष्ट पहुँचाया है । यदि आप मेरी सेवा से कुछ भी प्रसन्न हुए हों तो प्रभो ! मेरी कुँख से एक ऐसा प्रता-

पशाली वीर उपन्न कीजिये जो इन दुष्टों का और विशेष कर इस इन्द्रका दमन करे।' मुनि की अनुकम्पा से दिति ने ऐसे ही गर्भ का कालान्तर में धारण किया। यह देख इन्द्र बड़ा भयभीत हुआ। वह इस गर्भ को नष्ट करने का उपाय सोचने लगा किन्तु कोई उपाय उसे न सूझा। दैवात् उसके इस मनोरथ की सफलता हो गई। एक दिन दिति प्रमाद वश उच्छिष्ट मुख ही सो र्ही थी। यह अवसर योग्य देख इन्द्र अपने योगबल से दिति के जठर में प्रविष्ट हुआ और अपने अमोघ वज्र से उस अबोध और निरीह गर्भ पर अहार किया। यह प्रह्लार तब तक हुआ किया जब तक गर्भ के ४९ दुकड़े न हो गये। जब उनचास दुकड़ों में दूट कर भी गर्भ न मरा तब इन्द्र छरा और ईश्वर के असीम अनु-अह का उसे स्मरण हुआ। वह समझ गया कि जिस पर भगवान् का अनुग्रह होता है उसकी सर्वत्र रक्षा भगवान् करते हैं। उसे विश्व की भयंकर से भी भयंकर शक्ति पछाड़ नहीं सकती। उसे अपने इस गर्हित कर्म से बड़ी लज्जा आई। वह स्वयं वहाँ से निकल कर भाग जाना चाहता था किन्तु कोई अज्ञात शक्ति उसे अकेला भागने से रोक रही थी। निदान वह उन उनचास जीवित दुकड़ों को भी अपने साथ स्वर्ग में ले गया और उन्हें अपने मार्द कह कर लोकमें उनको परिचित कराया। वे ४९ दुकड़े ही आज सरदण के नाम से प्रसिद्ध हैं।

दिति गर्भ की यह कथा और इसके पूर्व में कही हुई पापी अजामिल की कथा भगवदनुग्रह किंवा पुष्टिमार्गीय तत्व के अच्छे परिचायक हैं । एक गर्भगत धालक महाबलशाली इन्द्रके हाथसे वज्र जैसे अमोघ प्राणहर अस्त्रसे मारे जाने पर भी न मरा और न नष्ट ही हुआ । यह है भगवान् का अनुग्रह । काल, कर्म, स्वभाव इन सबकी परवा भगवान् का अनुग्रह नहीं करता । अजामिल निरन्तर पापाचरण करनेवाला केवल नामाभास से काल तक को जीत सका अधात् दुर्जय मृत्युपाश से भी मुक्त हो गया । यह काल का कैसा उल्लेखनीय (Markable) पराभव हुआ । निश्चित कर्म करते रहनेपर भी उन कर्मों की दुष्ट यातना न मिलकर जो भगवत्प्राप्ति हुई यह है कर्म का जय । इसी प्रकार इन्द्र भी विश्वरूप, दधिची और वृत्र के मारनेपर भी अशुभ कर्म का फल न भोगकर अपने ही स्थान पर स्थित रह सका यह भी केवल श्रीहरिकी असीम कृपा और उनके अनुग्रह का एक जाज्वल्यमान प्रताप है ।

भगवान् का अनुग्रह धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन सर्वार्थ चारों पुरुषार्थों को सिद्ध करता है । जो साधक अपने आप को पुष्टिमार्गीय भक्त समझता पुष्टिमार्ग है उसकी आवश्यकता बहुत कम हुआ करती हैं । उस की सब आवश्यकताओं को प्रभु आप पूर्ण करते रहते हैं और वह विशेष कुछ भी अपने लिये आव-

श्यक नहीं समझता । भगवान् स्वयं जिसके अर्थ स्वरूप वर्णे उस के जैसा भाग्यवान् और कौन होगा ? ऐसे भक्त के लिये महाप्रभुजी लिखते हैं—‘एवं सदास्म कर्तव्यं स्वयमेव करिष्यति । प्रभुः सर्वसमर्थो हि ततो निश्चिन्ततां ब्रजेत् ।’ भक्त के भगवान् ही अच्छे अर्थरूप हो जाते हैं । भगवान् सब करने में समर्थ हैं । जो भजन-रूप धर्म यथार्थ करें तो भगवान् ही अपने अर्थरूप हो जाते हैं । और इस लोक और पर लोक का सब कार्य आप ही कर लें । इस लिये पुष्टिमार्गीय भक्त को तो सर्वदा निश्चिन्त ही रहना चाहिये । धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन के लिये उद्देश कभी नहीं करना चाहिये । ‘वैराग्यं परितोषं च सर्वथा न परित्यजेत्’ अर्थात् अपनी दशा पर ही सन्तोष रखना उचित है । अपने हृदय में श्रीहरि के अनुराग के अतिरिक्त और किसी भी वासना को उत्तेजित करना सर्व था अयोग्य है । अपने सकल मनोरथ भगवान् सिद्ध करें गे यह पूर्ण विश्वास होना चाहिये । भक्त के हृदय में वैराग्य और सन्तोष का रहना परमावश्यक है । पुष्टिमार्गीय भक्त कितने निरपेक्ष होते हैं उसका एवं उदाहरण यहां दे देना

दास के भक्तिरस से भरे हुए पदों को सुन राजा का मन कुम्भनदास को एक बार देखने को बहुत कर रहा था । अपनी इसी अभिलाषा को पूर्ण करने राजा कुम्भनदास के गाम पारसोली गया । कुम्भनदास उस समय खान से निवृत्त हुए थे और तिलक लगा रहे थे । उन की आर्थिक स्थिति उस समय बड़ी खराब हो रही थी । यहाँ तक कि अपना मुख देखने के लिये अपने घर में वे एक काच का छुकड़ा भी नहीं रख सकते थे । कुम्भनदास उस समय जल में मुख देख तिलक लगा रहे थे । राजा को इन की यह परिस्थिति दयनीय मालुम हुई और इन ने अपने पास से एक थेली मोहोर की निकाल उसे स्वीकार करने की इन से प्रार्थना की । सन्तोषी दरिद्र वैष्णव घोला 'महाराज मैं इस द्रव्य का क्या करूँगा ? मेरे मन तो ठाकुरजी जो भी कुछ मुझे कृपा कर दे देते हैं वही बहुत है और उसे ही मैं निर्दोष द्रव्य समझता हूँ । मेरी इस छोटी सी खेती में से और इन चार वृक्षों से जो कुछ आता है, मेरे लिये तो वही बहुत है ।' राजा ने इस पर कहा 'वैष्णवराज, यह छोटी सी खेती आप के लिये बहुत धोड़ी है आज्ञा हो तो इस सारे गांव को आपके नाम लिखा दूँ ।' कुम्भनदास ने इसे भी स्वीकृत नहीं किया तब राजा ने कहा 'महाराज, कुछ तो आज्ञा करिये ।' तब कुम्भनदास ने कहा 'राजन्, हम

और क्या कहें ? भक्त को और कहने का अधिकार ही क्या है ? मैं हरियश जिस प्रकार गान करता हुं आप भी उसी प्रकार हरिनाम लिया करें। और क्या ?' राजा इन के यह निरपेक्ष वचन सुन परम प्रसन्न हुआ और साष्टाङ्ग प्रणाम कर बोला 'ग्रभो ! माया के दास तो बहुत देखे किन्तु ईश्वर के दास मैंने आज तक नहीं देखे सो आज आप के दर्शन कर मैं कृतार्थ हुआ ।'

पुष्टिमार्गीय भक्त के सर्वार्थ साधक भगवान् स्वयं वन जाते हैं। उनको किसी बात की अपेक्षा करनी ही नहीं पड़ती। भगवद्गीर्ति अर्थ सवार्थों से निरपेक्ष है। भगवान् की साधना करने में किसी भी अर्थ की अपेक्षा नहीं रहती। भगवान् ने स्वयं आज्ञा की है—

'तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ।' अप्राप्य वस्तु की प्राप्ति ही योग है और प्राप्त वस्तु का संरक्षण करना ही क्षेम है। इसी लिये भक्त को उचित है कि वह प्रभु के प्रति कोई भी प्रत्युपकार की प्रार्थना न करे। भगवान् को यदि असुक वस्तु अपने भक्त को देनी है तो वह अवश्य ही देंगे। यदि देने की इच्छा नहीं है तो मांगने पर भी नहीं देंगे। अतः मौनावलंब ही योग्य है। ईश्वर में अत्यन्त विश्वास होना ही जीव का परम कर्तव्य है। जीव को योग्य है कि वह ईश्वर के सर्व कार्य में अपनी

भलाई ही देखे । भक्तकी बुराई होने पर भी वैर्य रखना योग्य है । न जाने कब प्रभु मार्योदय करें ? विपति में विचलित होने से भक्त की अस्थिरता मालुम होती है ।

ऐसे ही सरल किन्तु उत्तमोत्तम मार्ग को प्रचलित करने वाले श्रीमद्भूमाचार्य थे ।

जब देश, काल, द्रव्य, मन्त्र, कर्ता और कर्म ये छओं पदार्थ शुद्ध हों तब यज्ञ यागादिक एवं अन्य वैदिक क्रियायें फलवती हो सकती हैं । कलियुग में इन छओं वस्तुओंका शुद्ध रूप में मिल जाना अत्यन्त दुर्लभ है । इस लिये जीव के परम कल्याण के लिये श्रीमहाप्रभुजी ने, यह विचार कर, कि कलियुग में विचारा अत्य सामर्थ्य सम्पन्न जीव अपने प्रयास से भगवत्प्राप्ति नहीं कर सकता और न वह यहां यज्ञ यागादिक कर के ही अपना मोक्ष कर सकता है । यह सर्वोच्च फल प्रदान करनेवाला पुष्टिमार्ग लोक में प्रचलित किया । यह ऐसा उत्तम मार्ग है कि—

‘धावन्निमीत्य वा नेत्रे न पतेन्नस्खलेदिह ।’ अर्थात्—इस भक्तिमार्ग का आंख मीच कर भी भले चुरे का ज्ञान रहित होकर भी यदि अनुसरण करता जाय तो भी वह कभी न तो गिरेगा न उसका स्खलन ही होगा ।

उत्तममार्ग का यही लक्षण है—

मार्गोऽयं सर्वमार्गाणामुत्तमः परिकीर्तितः ।

यस्मिन्पातभयं नास्ति मोचकः सर्वथा हरिः ।

और क्या कहें ? भक्त को और कहने का अधिकार ही क्या है ? मैं हरियश जिस प्रकार गान करता हूं आप भी उसी प्रकार हरिनाम लिया करें। और क्या ?' राजा इन के यह निरपेक्ष वचन सुन परम प्रसन्न हुआ और साष्टाङ्ग प्रणाम कर बोला 'प्रभो ! माया के दास तो बहुत देखे किन्तु ईश्वर के दास मैंने आज तक नहीं देखे सो आज आप के दर्शन कर मैं कृतार्थ हुआ ।'

पुष्टिमार्गीय भक्त के सर्वार्थ साधक भगवान् स्वयं बन जाते हैं। उनको किसी बात की अपेक्षा करनी ही नहीं पड़ती। भगवद्गीर्ति अर्थ सवार्थों से निरपेक्ष है। भगवान् की साधना करने में किसी भी अर्थ की अपेक्षा नहीं रहती। भगवान् ने स्वयं आज्ञा की है—

'तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ।' अप्राप्य वस्तु की प्राप्ति ही योग है और प्राप्त वस्तु का संरक्षण करना ही क्षेम है। इसी लिये भक्त को उचित है कि वह प्रभु के प्रति कोई भी प्रत्युपकार की प्रार्थना न करे। भगवान् को यदि असुक वस्तु अपने भक्त को देनी है तो वह अवश्य ही देंगे। यदि देने की इच्छा नहीं है तो मांगने पर भी नहीं देंगे। अतः मौनावलंब ही योग्य है। ईश्वर में अत्यन्त विश्वास होना ही जीव का परम कर्तव्य है। जीव को योग्य है कि वह ईश्वर के सर्व कार्य में अपनी

भलाई ही देखे । भक्तकी बुराई होने पर भी धैर्य रखना योग्य है । न जाने कब प्रभु भाग्योदय करें ? विपत्ति में विचलित होने से भक्त की अस्थिरता मालुम होती है ।

ऐसे ही सरल किन्तु उत्तमोत्तम मार्ग को प्रचलित करने वाले श्रीमद्भूमाचार्य थे ।

जब देश, काल, द्रव्य, मन्त्र, कर्ता और कर्म ये छबों पदार्थ शुद्ध हों तब यज्ञ यागादिक एवं अन्य धैदिक क्रियायें फलवती हो सकती हैं । कलियुग में इन छबों वस्तुओंका शुद्ध रूप में मिल जाना अत्यन्त दुर्लभ है । इस लिये जीव के परम कल्याण के लिये श्रीमहाप्रसुजी ने, यह विचार कर, कि कलियुग में विचारा अत्य सामर्थ्य सम्पन्न जीव अपने प्रयास से भगवत्त्वासि नहीं कर सकता और न वह यहां यज्ञ यागादिक कर के ही अपना मोक्ष कर सकता है । यह सर्वोच्च फल प्रदान करनेवाला पुष्टिमार्ग लोक में प्रचलित किया । यह ऐसा उत्तम मार्ग है कि—

‘धावन्निमील्य वा नेत्रे न पतेन्नस्खलेदिह ।’ अर्थात्—इस भक्तिमार्ग का आंख मीच कर भी भले बुरे का ज्ञान रहित होकर भी यदि अनुसरण करता जाय तो भी वह कभी न तो गिरेगा न उसका स्खलन ही होंगा ।

उत्तममार्ग का यही लक्षण है—

मार्गोद्यं सर्वमार्गणासुत्तमः परिकीर्तितः ।

यस्मिन्पातभयं नास्ति मोचकः सर्वथा हरिः ।

अर्थात्—पुष्टिमार्ग सब सम्प्रदायों से श्रेष्ठ है। क्यों कि यहाँ गिरने या पड़ने का भय नहीं है। भक्ति मार्ग का अनुसरण करते रहने से कभी लौकिक या वैदिक वाधा आकर उसे कर्तव्य विमुख नहीं कर सकतीं क्यों कि यहाँ तो सर्व दुःखों के मोचक आनन्द कन्द भगवान् श्रकृष्ण हैं। वे ही सर्वथा जीव के मालिक हैं। जीव ने तो उनको ही अपना आत्मसमर्पण कर दिया है। अब उसे डर नहीं है। श्रीमहाप्रभुजी कहते हैं—

चिन्ता कापि न कार्या निवेदितात्मभिः कदापीति ।  
भगवानपि पुष्टिस्थो न करिष्यति लौकिकीं च गतिम्॥

अर्थात्—पुष्टिमार्गीय वैष्णव को जिसने ब्रह्मसंबंध ले लिया है। अपने विषय में चिन्ता करनी नहीं चाहिये। क्यों कि अब तो भगवान् उसके मालिक हो गये हैं। वे सेवककी दुर्गति नहीं करेंगे। पुष्टिस्थ भगवान् जीवकी लौकिक गति नहीं करेंगे।

हम अन्यत्र कह आये हैं कि हमारा पुष्टिमार्ग विश्वधर्म है। क्यों कि यह ऐसा सीधा, सरल और अधिकारी सच्चा मार्ग है, जिसमें मोक्ष की प्राप्ति और २ कौन हैं? मार्गों की अपेक्षा बहुत शीघ्र हो सकती है। यहाँ केवल भगवान् की कृपा ही सब कुछ है। क्यों कि जीव निःसाधन है। जब भगवान् कृपा करते हैं तभी मनुष्य

सिद्धि को प्राप्त कर सकता है यह लोक प्रसिद्ध है । यहां भी भगवान् की कृपा को ही सब कुछ माना गया है । इसी लिये यह सर्वोत्तम मार्ग है और यही एक विश्वधर्म है ।

इस भक्तिमार्ग में सर्वों का अधिकार समान रूप से है । भगवान् को जो प्रेम से भजे, जो भगवान् श्रीकृष्ण को ही सब कुछ मानें और उन्हीं का जगत्यावन नाम लिया करे और जो पुष्टिमार्ग का अनुसरण करे वही पुष्टिमार्गीय जीव हो सकता है । यहां आर्य और अनार्य, ईसाई या मुसलमान, ख्री या शूद्र सब को इस मार्ग में अधिकार है । जिस की इच्छा हो वह वैष्णव हो सकता है । यहां तो—

जात पांत पूछे नहिं कोई हरिको भजे सो हरि को होई यह सिद्धान्त हैं । इस बात का दृढ़ अनुमोदन श्री मद्भागवत में है—

किरातहृणान्ध्रपुलिन्दपुलकसा आभरिकङ्का यवनाः खसादयः ।  
येन्ये च पापा यदुपाश्रयाश्रयाः शुद्ध्यन्ति तस्मै प्रभविष्णवे नमः ।

अर्थात्—जपर के श्लोक में घर्ताई हुई किरात, हृण, वर्वर, यवन, मुसलमान, ईसाई आदि जाति मात्र श्रीकृष्णका आश्रय लेने से पवित्र हो जाती हैं । यही नहीं पुष्टिमार्गीय प्रभाव तो यह है कि इन म्लेच्छों का उद्धार प्रभुके दासानुदास भी कर सकते हैं ।

अतः पुष्टिमार्ग सब ग्रहण कर सकते हैं । श्रीमहाप्रभुजी के जो भक्त हैं अथवा जिनकी इच्छा यह है कि महाप्रभुजी

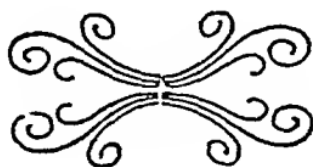
की सृष्टिका विस्तार हो उन्हें उचित है कि वे अपने जन्म में कमसे कम तीन विधर्मियों को वैष्णव बनाये । भगव-  
द्धक्त का यही कर्तव्य है कि वह औरों का भी उद्धार करे  
और पुष्टिमार्गीय धर्म को विश्वधर्म बनाये ।

इस पुष्टिमार्ग को शुद्धाद्वैत भी कहते हैं । अतः शुद्धाद्वैत  
“शुद्धाद्वैत” शब्द पर भी विचार कर लेना उचित है ।  
इस में दो शब्द हैं एक ‘शुद्ध’ और दूसरा  
‘अद्वैत’। द्वैत से जो उल्य है—विरुद्ध है—वही अद्वैत है इस लिये  
द्वैत का वर्णन करने से उसके विरुद्ध स्वरूप का ज्ञान  
हो जायगा ।

नाम तथा रूपसे, ईश्वर तथा जीव रूप से कार्य और  
कारणरूप से जो जो दो प्रकार का ज्ञान हो उसे द्वैत कहते  
हैं । इसी के विरुद्ध जो ज्ञान—दो प्रकार का ज्ञान न होना  
उसे ही अद्वैत कहते हैं । यह वेदमें ‘सर्वं खल्विदं ब्रह्म  
तज्जलानिति पठयते ।’ (उत्पत्ति, लय तथा स्थिति इस  
जगत् की ब्रह्म में ही है । इस लिये यह दृश्यमान् सर्वं  
नामरूपात्मक जगत् ब्रह्म है) यह अद्वैत का उदाहरण है ।  
जगत् और ब्रह्म विषयमें दो प्रकार का ज्ञान होना ‘द्वैत’  
है और एक प्रकार का ज्ञान होना ‘अद्वैत’ है ।

अब यह देखें कि इस ‘अद्वैत’ के साथ ‘शुद्ध’ शब्द  
का प्रयोग क्यों किया । ‘अद्वैत’ शब्द और लोगों के यहां

भी प्रयुक्त होता है उन से विशेषता दिखलाने के लिये ही शुद्ध शब्दका प्रयोग है । जिन लोगों के यहां ‘अद्वैत’ शब्द प्रयुक्त होता है वहां सब पदार्थ ब्रह्मरूपही माने गये हों यह नहीं है । उस ‘अद्वैत’ में सिद्ध किया गया है कि ‘यह जगत् माया रूप है । मिथ्या है और ब्रह्म सत्य निर्विशेष और अद्वितीय है । इस प्रकार जगत् को शून्य (प्रच्छन्नवोद्ध) मिथ्या और ब्रह्म को निर्विशेष माना गया है । किन्तु यह शुद्धाद्वैत में मात्य नहीं है । शुद्धाद्वैत का तो सिद्धान्त यही है कि यह सब जगत् ब्रह्मरूप है सत्य है । इसी लिये उस अद्वैत से इसकी विस्तृता दिखलाने के लिये ही शुद्ध शब्द ‘अद्वैत’ में लगाया गया है । शुद्धाद्वैत सिद्धान्त के अनुसार यह जगत् ब्रह्मरूप है उस से अलग नहीं है । इस में और ब्रह्ममें कोई भेद नहीं है । जो कुछ भेद हमें दिखलाई दे वह सब हमारी अविद्या है । अहन्ता ममता है । इसकी ही निवृत्ति करनी चाहिये तब ब्रह्म में और जीव में कुछ भी भेद नहीं रहता ।



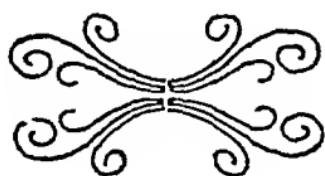
की सुष्टिका विस्तार हो उन्हें उचित है कि वे अपने जन्म में कमसे कम तीन विधर्मियों को वैष्णव बनाये । भगव-  
द्गत्का यही कर्तव्य है कि वह औरों का भी उद्धार करे  
और पुष्टिमार्गीय धर्म को विश्वधर्म बनाये ।

इस पुष्टिमार्ग को शुद्धाद्वैत भी कहते हैं । अतः शुद्धाद्वैत “शुद्धाद्वैत”, शब्द पर भी विचार कर लेना उचित है । इस में दो शब्द हैं एक ‘शुद्ध’ और दूसरा ‘अद्वैत’ । द्वैत से जो उल्टा है—विरुद्ध है—वही अद्वैत है इस लिये द्वैत का वर्णन करने से उसके विरुद्ध स्वरूप का ज्ञान हो जायगा ।

नाम तथा रूपसे, ईश्वर तथा जीव रूप से कार्य और कारणरूप से जो जो दो प्रकार का ज्ञान हो उसे द्वैत कहते हैं । इसी के विरुद्ध जो ज्ञान—दो प्रकार का ज्ञान न होना उसे ही अद्वैत कहते हैं । यह वेदमें ‘सर्वं खलिदं ब्रह्म तज्जलानिति पठयते ।’ (उत्पत्ति, लय तथा स्थिति इस जगत् की ब्रह्म में ही है । इस लिये यह दृश्यमान् सर्वं नामरूपात्मक जगत् ब्रह्म है) यह अद्वैत का उदाहरण है । जगत् और ब्रह्म विषयमें दो प्रकार का ज्ञान होना ‘द्वैत’ है और एक प्रकार का ज्ञान होना ‘अद्वैत’ है ।

अब यह देखें कि इस ‘अद्वैत’ के साथ ‘शुद्ध’ शब्द का प्रयोग क्यों किया । ‘अद्वैत’ शब्द और लोगों के यहां

भी प्रयुक्त होता है उन से विशेषता दिखलाने के लिये ही शुद्ध शब्दका प्रयोग है । जिन लोगों के यहां 'अद्वैत' शब्द प्रयुक्त होता है वहां सब पदार्थ ब्रह्मरूपही माने गये हों यह नहीं है । उस 'अद्वैत' में सिद्ध किया गया है कि 'यह जगत् माया रूप है । मिथ्या है और ब्रह्म सत्य निर्विशेष और अद्वितीय है । इस प्रकार जगत् को शून्य (प्रच्छन्नवोद्ध) मिथ्या और ब्रह्म को निर्विशेष माना गया है । किन्तु यह शुद्धाद्वैत में मान्य नहीं है । शुद्धाद्वैत का तो सिद्धान्त यही है कि यह सब जगत् ब्रह्मरूप है सत्य है । इसी लिये उस अद्वैत से इसकी विरुद्धता दिखलाने के लिये ही शुद्ध शब्द 'अद्वैत' में लगाया गया है । शुद्धाद्वैत सिद्धान्त के अनुसार यह जगत् ब्रह्मरूप है उस से अलग नहीं है । इस में और ब्रह्ममें कोई भेद नहीं है । जो कुछ भेद हमें दिखलाई दे वह सब हमारी अविद्या है । अहन्ता ममता है । इसकी ही निवृत्ति करनी चाहिये तब ब्रह्म में और जीव में कुछ भी भेद नहीं रहता ।



अभ्यासार्थ प्रभ ।

---

पुष्टिमार्ग किसे कहते हैं ?

पुष्टिमार्ग के दूसरे नाम क्या हैं ?

वैष्णव को पुष्टिमार्ग का रहस्य क्यों जानना चाहिये ?

पुष्टिमार्ग में प्रमाण ग्रन्थ कौन कौन से हैं ?

पुष्टिमार्ग को किसने चलाया ?

पुष्टिमार्ग का मर्म क्या हैं ?

पुष्टिमार्ग विश्वधर्म क्यों हो सकता है ?

पुष्टिमार्ग का तत्त्व क्या है ?

अजामिल की कथा क्या है ? और आप ने इस का तात्पर्य क्या समझा ?

पुष्टिमार्गीय भक्त द्रव्यकी इच्छा रखता है क्या ?

कुंभनदास की कथा लिखिये ।

शुद्धाद्वैत क्या है ?

पुष्टिमार्ग में अधिकारी कौन हैं ?

पुष्टिमार्ग को विश्वधर्म कैसे बनाओगे ?

---

## पुष्टिमार्ग में वेदोंका स्थान

शुद्धद्वैत वैष्णवों के यहां वेदों को परम प्रमाण माना है। जो लोग इस सम्प्रदाय को अवैदिक कहते हैं वे मूर्ख हैं। इस मार्ग के संस्थापक श्रीवल्लभाचार्यजीने वेदों पर परम विश्वास प्रकट किया है और जहां तहां इसके प्रमाणभी दिये हैं पुष्टिमार्ग में वेदों को सर्वोच्चपद प्राप्त है और सच कहा जाय तो पुष्टिमार्ग का उद्दमस्थान ही वेद है।

वेदों के विषयमें तो आचार्योंका मत है—

वेदोक्तादणुमात्रेऽपि विपरीतं तु यद्ववेत् ।  
तादृशं वा स्वतन्त्रं चेदुभयं मूलतो मृषा ॥

अर्थात् वेदों की उक्ति से अणुमात्र भी जो विपरीत हो अधवा जो विपरीत जैसा भी दीखे अधवा वेदों से सर्वथा अधवा कुछभी स्वतन्त्र हो तो वह मूलसे ही छँठा समझना चाहिये और किसी भी दशामें वह सन्मान्य नहीं हो सकता।

अभ्यासार्थ प्रभ ।

---

पुष्टिमार्ग किसे कहते हैं ?

पुष्टिमार्ग के दूसरे नाम क्या हैं ?

वैष्णव को पुष्टिमार्ग का रहस्य क्यों जानना चाहिये ?

पुष्टिमार्ग में प्रमाण ग्रन्थ कौन कौन से हैं ?

पुष्टिमार्ग को किसने चलाया ?

पुष्टिमार्ग का मर्म क्या है ?

पुष्टिमार्ग विश्वधर्म क्यों हो सकता है ?

पुष्टिमार्ग का तत्व क्या है ?

अजामिल की कथा क्या है ? और आप ने इस का तात्पर्य क्या समझा ?

पुष्टिमार्गीय भक्त द्रव्यकी इच्छा रखता है क्या ?

कुमनदास की कथा लिखिये ।

शुद्धाद्वैत क्या है ?

पुष्टिमार्ग में अधिकारी कौन हैं ?

पुष्टिमार्ग को विश्वधर्म कैसे बनाओगे ?

## पुष्टिमार्ग में वेदोंका स्थान

शुद्धाद्वैत वैष्णवों के यहाँ वेदों को परम प्रमाण माना है। जो लोग इस सम्प्रदाय को अवैदिक कहते हैं वे मूर्ख हैं। इस मार्ग के संस्थापक श्रीवल्लभाचार्यजीने वेदों पर परम विश्वास प्रकट किया है और जहाँ तहाँ इसके प्रमाणभी दिये हैं पुष्टिमार्ग में वेदों को सर्वोच्चपद प्राप्त है और सच कहा जाय तो पुष्टिमार्ग का उद्दमस्थान ही वेद है।

वेदों के विषयमें तो आचार्योंका मत है—

वेदोक्तादणुमात्रेऽपि विपरीतं तु यद्भवेत् ।  
तादृशं वा स्वतन्त्रं चेदुभयं मूलतो मृषा ॥

अर्थात् वेदों की उक्ति से अणुमात्र भी जो विपरीत हो अथवा जो विपरीत जैसा भी दीखे अथवा वेदों से सर्वथा अथवा कुछभी स्वतन्त्र हो तो वह मूलसे ही क्षंठा समझना चाहिये और किसी भी दशामें वह सन्मान्यभर्हीं हो सकता।

श्रीमद्गुणभाष्य में आप आज्ञा करते हैं—

‘अनवगात्यभाहात्म्ये श्रुतिरेव दारणम्’ अर्थात् अचिन्त्य माहात्म्य युक्त ब्रह्मके विषय में जहाँ कुछ भी मालुम पड़ता न हो वहाँ वेदों को ही प्रामाण्य मानना । उसकी उक्ति को ही यथार्थ मानना चाहिये । अन्य ग्रन्थों-की शरण लेना भ्रमावह है ।

वेदों में अपनी परमश्रद्धा व्यक्त करते हुए आपने कहा है—

‘अल्पकल्पनायामपि श्रुतिविरोधः सिद्धः ।’  
‘श्रुत्यविरोधार्थमेव हि प्रवृत्तेः’ वेदों के अक्षरों में जरा भी कल्पना करने से विरोध आजाता है । शास्त्रोंकी तो प्रवृत्ति श्रुति के अविरोध सिद्ध करने की ही है ।

इम यहाँ पर इस बातके प्रमाणभूत कुछ वाक्य उद्घृत करते हैं जिनके पढ़ करने पर विदित हो जायगा कि श्रीमद्भुष्मभाचार्यजी वेदों पर कितना अटल विश्वास और कितना दृढ़ प्रामाण्य रखते थे । इन्हीं कक्ष्यों से वेदों का पुष्टिर्मार्गमें कितना उत्तम स्थान है यह भी भलीभांति प्रमाणित हो जायगा ।

वेदों को अप्रतारक और सर्वज्ञ मानते हुए आप सिद्ध करते हैं—

“न हि वेदवादिनामणुमात्रमप्यन्यथाकल्पनसु-चितम् । न च ऋग्मात्कल्पनं वेदेनोच्यते । अप्रतारक-

त्वात्सर्वज्ञत्वाच्” अर्थात्—वेदवादियों को और जो लोग वेदों पर भाष्य अथवा वेदों का अर्थ करते हैं उन्हें उचित है कि वे वेद में अणुमात्र अन्यथा कल्पना न करें, वेदों का अर्थ करते समय अपनी तरफसे न तो एकाध अक्षर ही जोड़ें या कम करें अथवा न उन वेदाक्षरों को भी तोड़ मरोड़ कर कोई अर्थ निकालें । उन को उचित है कि वे वेदार्थ का प्रतिपादन उसी प्रकार करते जायं जैसा कि वेदों का तात्पर्य हो । वेद सर्वज्ञ हैं और अप्रतारक हैं उन में अनुचित या उचित कल्पना भी योग्य नहीं है ।

वेदों का प्रतिपादन करने के लियें ही अन्य शास्त्र मात्र की प्रवृत्ति हुई है अतः जैसे भी हो सके यथा संभव वेदों के अक्षर को भी चाधा न आये इस प्रकार वर्तन करना चाहिये । पारलैकिक सब विषयों में वेद ही प्रमाण हैं । इसी पर गाढ़ विश्वास प्रकट करते हुए आप आज्ञा करते हैं—

‘विदे सर्वत्र नाधिक्यम् । अतो वेदपरित्यागेनाधिकमेलनेन वा न वेदार्थो वक्तव्यः । अतो वेदाद्यसंवादी नार्थो ग्राह्यः कथंचन ।’ अर्थात् समग्र वेद में कुछ भी अधिक नहीं कहा गया है सर्वत्र उचित और योग्य ही लिखा गया है । न कहीं बढ़ा के कहा गया है और न कहीं न्यून ही कहा गया है । अतः वेदों का अर्थ करते समय भी अपनी तरफसे न्यूनाधिक कुछ भी नहीं लगाना

चाहिये इसी प्रकार वेदों के प्रतिकूल अर्थ को भी ग्रहण नहीं करना चाहिये ।

आचार्यश्री के वेदों के विषयमें यह मत हैं ।

“नैव केवलयुक्त्या लोकदृष्टान्तेन निर्णयः शक्यते कर्तुम् । अन्यथेदं शास्त्रं व्यर्थमेव स्यात् । अत्र हि वेदादेव ब्रह्मस्वरूपज्ञानम् ।” अर्थात्—इस प्रकार केवल युक्ति या लोकदृष्टान्त का आश्रय लेकर ही निर्णय करना अशक्य है । अन्यथा इस शास्त्र का अस्तित्व ही व्यर्थ हो जायगा । यहां तो वेद से ही ब्रह्म स्वरूप का ज्ञान हो सकता है । ‘वस्तुतस्त्वलौकिकार्थे वेद एव प्रमाणं नान्यत् ।’ अर्थात्—सत्य तो यह है कि अलौकिकार्थ का ज्ञान कराने में वेद ही प्रमाण हैं और कोई शास्त्र नहीं ।

वेदों के विषय में आपश्रीने अपने तत्त्वदीप निबन्ध में कहा है कि ‘जो लोग वेदके विरुद्ध कार्य करते हैं वे सब पाखण्डी हैं । चाहें उनका वह कार्य कितना ही छोटा क्यों न हो या बड़ा क्यों न हो ।

अपनी सेवापद्धति को वेद से सिद्ध करते हुए आपने कहा है—

‘वेदानुसारेण भगवद्गजं विहाय नान्यमार्गं यतनीयम्’ अर्थात् भगवान् की सेवा या भक्ति वेदके अप्रतिकूल करनी चाहिये । और मार्ग से सेवा पूजा या भक्ति अवैदिक होने से त्याज्य है । इस वाक्य से पुष्टि-

मार्गीय सेवापद्धति वेदानुसारिणी होती है यह वात चतुर्लाइं गई है ।

धर्मनिर्णय में लौकिक युक्ति अनुपयुक्त है इसी को व्यक्त करते हुये आप कहते हैं—

‘अलौकिकेषु धर्मेषु प्रमाणमेवानुसर्तव्यम् । न लौकिकी युक्तिः । लौकिकं हि लोकसुक्त्यावगम्यते । ब्रह्म तु वैदिकम् ।’ अर्थात्—अलौकिक धर्म में प्रमाण का ही, शास्त्र का ही—अनुसरण करना चाहिये । लौकिक युक्ति से वहाँ काम नहीं चल सकता । क्यों कि लौकिकवस्तुका लौकिक युक्ति से ज्ञान होना सम्भव है । अलौकिक वस्तु का उससे ज्ञान नहीं हो सकता । ब्रह्म—धर्म—तो अलौकिक और वैदिक है ।

ब्रह्मको वेदके कथन के विरुद्ध जरा भी मानने से दोष आजाना सम्भव है इसी वात को आप कहते हैं—

‘ब्रह्म पुनर्यादशं वेदान्तेष्ववगतं तादृशमेव मन्त्रव्यम् । अणुमात्रान्यथा कल्पनेऽपि दोषः स्यात् ।’ अर्थात्—ब्रह्म का वेद और वेदान्तो में जैसा वर्णन किया गया है वैसा ही समझना चाहिये । जरा भी दूसरी तरह से मानने में दोष आजाता है ।

श्रीमद्भूमाचार्यजी वेदो में आये हुए आख्यान और उपाख्यानों को वैसा ही सत्य मानने की आज्ञा देते हैं जैसा उनकी क्रत्चाओं को । वेद पर आपको परम विश्वास

है। आपने तो आज्ञा की है कि मनमें वेद के मिथ्या कहने का विचार भी उठने से जीव दोषग्रस्त हो जाता है। वेदों का प्रामाण्य स्वीकार करते हुए आप कहते हैं कि चक्षु आदि इन्द्रियां भी अन्यसुख देखने से परतन्त्र प्रमाण हैं। वे अपने आप ही प्रमाण नहीं हैं। यदि वे स्वतः प्रमाण हों तो कभी भ्रम उत्पन्न ही न हो। इस लिये अन्य प्रमाण की अपेक्षा से रहित स्वतः प्रमाणभूत भगवद्रूप वेद ही परम प्रमाण हैं।

तर्क के द्वारा धर्मका निर्णय अश्वा ब्रह्मका निर्णय करना योग्य नहीं है इसी बात के लिये आपने कहा है कि ‘वेदोक्त अर्थमें उस शुष्क तर्क को जगह देनी उचित नहीं है क्यों कि तर्क की स्थिरता नहीं है। श्रुति ही ब्रह्म के विषय में प्रमाण है क्यों कि ब्रह्म केवल स्वतः प्रमाणभूत शब्दगम्य है अतः श्रुत्युक्त अर्थ का शुष्क तर्क से खून करना योग्य नहीं है। अचिन्त्य विषयोंमें तर्क को स्थान ही नहीं देना चाहिये

‘वेदों का लौकिक दृष्टि से अर्थ करना वेदकों हिंसा करने के बराबर है।’

‘प्रभुका भक्त भी यदि वेद की निंश करै तो वह नीच है।’ उपर्युक्त उदाहरणों के द्वारा यह सिद्ध हो जायगा कि इस मत के प्रवर्तक श्रीमद्भुतभाचार्यजी वेदों का

कितना उच्च आदर करते थे और वेद के विरुद्ध किसी भी वात को कितना विक्षारते थे । उन्हीं से संचालित यह सम्रदाय वेदों पर परम विश्वास रखता है और अपनी पूर्ण श्रद्धा उसपर समय २ पर व्यक्त करता आ रहा है । दो चार मूर्खों के मुखसे दो चार निराधार वातों को सुन कर जो लोग इस सम्रदाय को अवैदिक घतलाने की चेष्टा कर रहे हैं उनको जरा उपर्युक्त उदाहरण ध्यानपूर्वक पढ़ने चाहियें । सम्रदाय का रहस्य समझे विना कुछ भी बोलना अपनी अज्ञानता सिद्ध करता है । श्रीमद्भुलभा-चार्यजी और उनके आजतक के वंशधर वेदों पर पूर्ण श्रद्धा रखते हैं और वेदों को भगवान् का ही स्वरूप मानते हैं । वेद, ब्रह्मसूत्र गीता और श्रीमद्भागवत ये चार शास्त्र हमारे सम्रदायमें प्रमाण माने गये हैं । इनमें वेदों को सर्वोच्चस्थान प्राप्त है । किन्तु वेदों का अर्थ वेदों से ही स्पष्ट नहीं हो सकता इस लिये सन्देह की निवृत्ति के लिये इन पीछे बताये हुए शास्त्रों को भी माना है । वेदों के सन्देह की निवृत्ति इन तीनों शास्त्रों से हो सकती है । इनमें से श्रीमद्भागवत तो वेद का मानों स्पष्ट अर्थ ही है इसी लिये इसे हमारे यहां सर्वथा पूज्य गिना है ।

## पुष्टिमार्ग में वर्णाश्रम ।

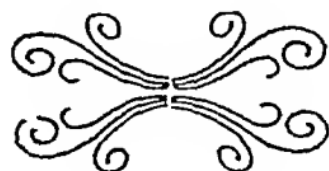
पुष्टिमार्गीय वैष्णवों के लिये वर्णाश्रम धर्म परम माननीय है । जो लोग अपने आपको निरा पुष्टिभक्त कह कर वर्णाश्रम धर्म की उपेक्षा करते हैं वे मूल करते हैं । उनके लिये और अन्य वैष्णवोंके लिये यह बात परम माननीय होनी चाहिये कि वर्णाश्रम ही हमारे पुष्टिसम्प्रदाय की भूमि है । यद्यपि भक्ति सामान्य धर्म है यह शास्त्र और युक्तिसे सिद्ध है तथापि वैष्णव धर्म जब विशेष धर्म है तब वर्णाश्रम धर्म तो साधारण धर्म है इसे तो सर्वथा मान्य करना ही चाहिये । प्रसिद्ध है कि जमीन के बिना भीत खड़ी नहीं होती उसी प्रकार वर्णाश्रम धर्म भूमि है और वैष्णव धर्म है इसकी भित्ति । वैष्णव मात्र को इस प्रकार अपना वर्तन रखना चाहिये जिससे वर्णाश्रम धर्म के व्यवहार में बाधा न पहुंचे ।

वर्णाश्रम धर्म की रक्षा करना वैष्णवों का एक अत्यावश्यक कार्य है । हमारे आचार्य चरणोंने निबन्ध में इसके विषय में यों आज्ञा की है—

वर्णश्रमवतां धर्मः श्रुत्यादिषु यथोदितः ।  
तथैव विधिवत्कार्यः स्ववृत्त्यन्नेन जीवता ॥

अर्थात्—श्रुति स्मृति में कहे गये वर्णश्रमधर्म का पालन जैसा कहा गया है वैसाही करना चाहिये । जिस वर्ण की जिस वृत्ति को करनेका शास्त्र उपदेश देता हो वही करना चाहिये । और उसीसे अपना जीवन चलाना चाहिये ।

जिस प्रकार विना मूलके वृक्ष नहीं रह सकता उसी प्रकार वर्णश्रम धर्म के विना पुष्टिमार्ग का रहना भी अशक्य है । इसलिये वर्णश्रम धर्मकी रक्षा करना हमारा केवल शास्त्रीय सिद्धान्त ही नहीं किन्तु वह व्यवहार की दृष्टिसे भी अत्यन्त अपेक्षित है । फलतः जिस प्रकार गौ और ब्राह्मण की रक्षा करना वर्णश्रम धर्म है उसी प्रकार यह पुष्टिमार्गीय धर्म भी है और इनकी रक्षा करना प्रत्येक वैष्णव का कर्तव्य है ।



## अन्यदेवताओंका हमारे यहाँ स्थान

हमारे सम्प्रदाय में अन्यदेवताओंकी उपासना उन्हें अपना स्वामी समझकर नहीं होती । सब देवता भगवान् के ही अंग है । किन्तु शिव वा विष्णु को न मानना इसका अर्थ उनकी अवज्ञा करना नहीं है । एकाश्रय को हमारे यहां सर्वोक्तुष्ट माना है और अन्याश्रय को हेय । यदि सोचकर देखा जाय तो इस बात को विचारशील मनुष्य पसन्द करेंगे । अन-वस्थित चित्त होकर विविध देवों की उपासना विविध अवसरों पर करने से मानसिक शैथिल्य कितना बढ़ जाता है यह विद्वान् लोग जानते हैं । यहां पर इसी बातको उदाहरण स्वरूप से समझाई जाती है—

कनकपुर में राजीवलोचन नामके एक बड़े धनाढ्य व्यक्ति निवास करते थे। वे श्रीकृष्ण में परम विश्वास तो रखते ही थे किन्तु उसीके साथ हनुमानजी, गणेशजी शिवजी और चण्डी का भी कुछ इष्ट रखते थे। श्रीकृष्ण के दर्शन नित्य करते तो शिवजी के सोमवार को, चण्डी के मंगलवार को, गणेशजी के बुधवार को और हनुमानजी को शनिश्वर को

जाकर पूजा चढ़ा आते थे । वे श्रीकृष्ण को उत्तम देवता मानते थ किन्तु उपर्युक्त देव देवताओंको भी उनसे बहुत शक्तिहीन नहीं समझते थे । वे शिवजी को कल्याण देने वाले, देवी को आश्रित की रक्षा करने वाली, गणेशजी को मंगलकारी और हनुमानजी को बल देने वाले समझ उनकी उपासना करना श्रीकृष्ण की उपासना करने से कम नहीं मानते थे तथा इसे भी आवश्यक अंग में गिना करते ।

एक समय की बात, राजीवलोचन चीन से व्यापार कर एक बड़ी भारी नाव में अपने धन सहित भारतवर्ष लौट रहे थे । दैवेच्छावश समुद्र में एक बड़ा भारी तूफान उठा । सेठजी घडे संकट में पडे । सब प्रयत्न कर लिये किन्तु किसी प्रकार से भी प्राण वचें ऐसा दिखलाई नहीं दिया । निदान सेठजी ने हारकर हनुमानजी की स्तुति कर उनसे नावको बचालेने की प्रार्थना की । पवनसुत हनुमान जी आयें आयें वहांतक सेठजी का धैर्य नावकी विकट स्थिति देख जाता रहा और उनने महादेवजी की स्तुति शुरू करदी । पवनसुत ने सेठजी के अन्याश्रयको देख अपनी गदा धर दी । महादेवजी अपने नन्दी पर बैठे २ इतने में सेठजी ने गणेशजी की स्तुति शुरू करदी । कहने का मतलब यह कि सेठजी को दृढ़ विश्वास किसी पर भी नहीं था । उननें इसी प्रकार गणेशजी तथा देव देवीओंकी स्तुति एक के बाद

## अन्यदेवताओंका हमारे यहां स्थान

हमारे सम्प्रदाय में अन्यदेवताओंकी उपासना उन्हें अपना स्वामी समझकर नहीं होती । सब देवता भगवान् के ही अंग है । किन्तु शिव वा विष्णु को न मानना इसका अर्थ उनकी अवज्ञा करना नहीं है । एकाश्रय को हमारे यहां सर्वोत्कृष्ट माना है और अन्याश्रय को हेय । यदि सोचकर देखा जाय तो इस बात को विचारशील मनुष्य पसन्द करेंगे । अनवस्थित चित्त होकर विविध देवों की उपासना विविध अवसरों पर करने से मानसिक शैथिल्य कितना बढ़ जाता है यह विद्वान् लोग जानते हैं । यहां पर इसी बातको उदाहरण स्वरूप से समझाई जाती है—

कनकपुर में राजीवलोचन नामके एक बड़े धनाद्वय व्यक्ति निवास करते थे । वे श्रीकृष्ण में परम विश्वास तो रखते ही थे किन्तु उसीके साथ हनुमानजी, गणेशजी शिवजी और चण्डी का भी कुछ इष्ट रखते थे । श्रीकृष्ण के दर्शन नित्य करते तो शिवजी के सोमवार को, चण्डी के मंगलवार को, गणेशजी के बुधवार को और हनुमानजी को शनिश्वर को

## श्री भागवत ।

पुराणों का शिरोमणि, वेदों के अगम्य अर्थों का सहज वोधक, बड़ा मनोहर और परम तत्व श्रीमद्भागवत हमारे सम्प्रदाय में असुच्च स्थान प्राप्त कर रहा है। प्रत्येक वैष्णव को इस पर अडग श्रद्धा होनी चाहिये। सच कहा जाय तो हमारे सम्प्रदाय का बहुत कुछ आधार श्रीमद्भागवत ही है। अतएव उसके स्वरूप को जान लेना अत्यन्त आवश्यक है।

संस्कृत में एक श्लोक है जिसका अर्थ होता है कि हजारों शास्त्र पढ़ लिये और सैंकड़ों ही शास्त्रों का संग्रह कर लिया हो किन्तु यदि श्रीमद्भागवत न पढ़ी हो तो सब व्यर्थ हो जाता है।

श्रीमद्भागवत, भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके ज्ञानकलावतार भगवान् वेदव्यासजीकी भगवदाज्ञ सरचना है। भगवान् श्रीकृष्ण के इस लोक से अन्तर्हित हो जाने पर श्रीमद्भागवत ही यहाँ उनके स्वरूप से विराजते हैं। वेदों के सम्पादन कर लेने पर, इतिहास और कुछ थोड़े पुराणों की भी रचना कर लेने पर जब व्यासजी को सन्तोष नहीं हुआ, इतने श्रेयः

एककी की। किन्तु दृढ़ विश्वास न होने पर कोई भी देवता रक्षा नहीं कर सके और समुद्रदेव ने उन्हें अपने अनन्त गर्भ में आश्रय दे दिया।

उपर्युक्त उदाहरण से अनन्याश्रय का महत्व समझ में आजाता है। श्रीमद् भगवद्गीता में भगवान् ने स्वयं आज्ञा की है—

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते ।

तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

अर्थात्—जो मनुष्य अनन्य होकर, केवल एक मुझमें ही अत्यन्त दृढ़ विश्वास रख कर, मेरी भक्ति करते हैं, ऐसे दृढ़ग्रही मनुष्यों की रक्षा स्वयं मैं करता हूँ।



## श्री भागवत ।

पुराणों का शिरोमणि, वेदों के अगम्य अर्थों का सहज वोधक, बड़ा मनोहर और परम तत्व श्रीमद्भागवत हमारे सम्प्रदाय में असुच स्थान प्राप्त कर रहा है। प्रत्येक वैष्णव को इस पर अडग श्रद्धा होनी चाहिये। सच कहा जाय तो हमारे सम्प्रदाय का बहुत कुछ आधार श्रीमद्भागवत ही है। अतएव उसके स्वरूप को जान लेना अत्यन्त आवश्यक है।

संस्कृत में एक श्लोक है जिसका अर्थ होता है कि हजारों शास्त्र पढ़ लिये और सैंकड़ों ही शास्त्रों का संग्रह कर लिया हो किन्तु यदि श्रीमद्भागवत न पढ़ी हो तो सब व्यर्थ हो जाता है।

श्रीमद्भागवत, भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रके ज्ञानकलावतार भगवान् वेदव्यासजीकी भगवदाज्ञ सरचना है। भगवान् श्रीकृष्ण के इस लोक से अन्तर्हित हो जाने पर श्रीमद्भागवत ही यहां उनके स्वरूप से विराजते हैं। वेदों के सम्पादन कर लेने पर, इतिहास और कुछ थोड़े पुराणों की भी रचना कर लेने पर जब व्यासजी को सन्तोष नहीं हुआ, इतने श्रेयः

सम्पादन कर के भी जब वे अपने आपको असम्भव मानने लगे तो उनको बड़ा दुःख हुआ और सोचने लगे कि यह क्या बात है ? मैंने इतिहास और पुराणोंकी रचना करके लोगों को ऐसे कल्याणकर मार्ग का अनुसरण करने वाले बना दिये फिर भी मेरी आत्मा सन्तुष्ट क्यों नहीं होती ?

उस समय भगवान् अंशुमाली अपने सारथी सहित अपने क्रीडाक्षेत्र में आरहे थे । पक्षीगण अपने मधुर कलरव से आश्रम की स्वामाविक शान्ति में व्याक्षेप डालना चाहते थे । आश्रम के अन्य प्राणी अपने अपने कार्य में व्यस्त थे और भगवान् व्यास अपनी चिन्ता में सरस्वती नदी के तट पर वैठ कर एकाग्रचित्त हो अपने कार्य पर सुसंयतदृष्टि दे रहे थे और अपनी आत्मा के असन्तोष के कारण को छूंड रहे थे इतने में देखा भगवान् श्रीकृष्ण के नारद, वीणा की झँकार करते हुए अपनी स्वामाविक मुसङ्ग्यान के साथ धीरे २ उन्हीं की तरफ आ रहे हैं ।

व्यासजी इनके आगमन पर बहुत प्रसन्न हुए । खास कर इस अवसर पर, जब कि वे एक अत्यन्त गम्भीर प्रश्न के उत्तर में अव्यवस्थितचित्त हो रहे थे, नारदजी का आगमन उन्हें बड़ा अच्छा मालुम हुआ ।

व्यासजी के अतिथि शिष्टाचार के अनन्तर श्रीनारद ने साधारण उपचार के तौर पर अपने विश्वविमोहक मुस-

क्यान के साथ पूछा—भगवन्, आप की आत्मा तो प्रसन्न है ? आप अपने शरीर और मनसे तो प्रसन्न हैं न ? आप के अभी २ बनाए हुए पुराण और वेदोंका योग्य सम्पादन हमने देखा है । विशेष कर भारत देखकर तो हम घड़े प्रसन्न हुए हैं । आपने इस ग्रन्थ को लिखकर जीवों पर जो उपकार किया है वह सर्वथा प्रशंसनीय है । किन्तु महात्मन्, मुझे क्षमा करना, आपने ऐसे सर्वार्थपरिवृंहित ग्रन्थोंका प्रणयन किया है फिर भी, आज मैं देख रहा हूँ कि आप उदास हैं, आपके मुखसे स्पष्ट लक्षित हो रहा है कि आप इतने कृतकार्य होकर भी अपने आपको अकृतकार्य जैसा मान रहे हैं । यह क्यों ? आप इसका कारण मुझे बतायेंगे ?

भगवान् व्यासजी नारदजी के इस प्रश्न पर कुछ मुस-  
क्याये । चोले—‘देवर्षि, आपका कहना यथार्थ है । मेरा मन आज सत्य ही उदास है । आपने कहा सो ठीक है कि मैंने मनुष्य के दुःखको देखकर उसके उपायमें भारत जैसे उत्तम ग्रन्थ का प्रणयन किया है और वह एक उत्तम कार्य हुआ है । यह भी ठीक है कि भारत का तो केवल व्यप-  
देश है—वास्तव में कहा जाय तो इसमें मैंने वेदोंका सार और अर्थ रख दिया है । इसी में ख्वी और शूद्रों के धर्म की व्यवस्था भी लिख दी है । किन्तु फिर भी मैं अनुभव

कर रहा हूं कि मेरी आत्मा सन्तुष्ट नहीं हुई है। दिल गवाही दे रहा है कि अभी मुझे कोई सर्व श्रेष्ठ कार्य और भी करना बाकी है। भगवन्, आप पर मेरी बड़ी श्रद्धा है। आपको मैं एक भगवान् का परमानुग्रह सम्पन्न भक्त समझता हूं। मुझे विश्वास है कि मेरी हृदय ग्रन्थि को आप ही खोलेंगे। क्या मुझे आप इस रहस्य को समझावेंगे? देवर्षि विप्रर्षि के हाथ को अपने हाथ में लेते हुए प्रीति पूर्वक बोले—“ब्रह्मन्, मैं आपके असन्तोष के कारण को जानता हूं सच कहुं तो कह सकता हूं कि मैं आप के पास भी उसी के लिये आया भी हूं। मेरी समझ में तो यह है कि आप ने इतना परिश्रम किया वह भी व्यर्थ गया। मनुष्य तो स्वभाव से ही कर्म में प्रवृत्ति करने वाला है आप ने इसी को और उत्तेजन देकर उसे और भी प्रवृत्ति शील बना दिया। अब, जिस प्रकार तूफान के थपेड़ों से नाव इधर से उधर और उधर से इधर भटका करती है उसी प्रकार जीव की भी दशा होगी। उसे तस्थान तो कहीं मिलेगा ही नहीं! मैं क्या कहुं—

पुनः कहना यही है कि  
के चरित्र, धर्म, और  
नहीं किये हैं। और  
यह आप ठीक समझिये

तक

वली से सैंकड़ों उत्तमोत्तम ग्रन्थ बनालें किन्तु जिसमें भगवान् श्रीकृष्ण का यश वर्णित न होगा वह काकतीर्थ है और उस में वायसों के सिवाय और कोई आकर नहीं नहायगा । और इस तरफ आप विश्वास राखिये कि चाहे दूटी फूटी और असंबद्ध भाषा में ही यदि कृष्ण कीर्तन कीये जायगे तो वही अत्यन्त जन को मुख्य करने वाले हो जायगे ! मेरा तो पुनः पुनः कहना यही है कि आप भगवान् श्रीकृष्ण के चरित्रों का वर्णन कीजिये, उन की भक्तिका उपदेश दीजिये और उनकी मनोमोहक लीलाओंका वर्णन कर जाइये आप की आत्मा प्रसन्न हो जायगी । और प्रसन्न भी ऐसी होगी कि फिर कभी आप को खेद होगा ही नहीं । आप स्वयं विद्वान् हैं, इस के उपरान्त आपतो भगवान् श्रीकृष्ण के ज्ञान कलावतार ही हैं । आप को मैं क्या कहूँ ? आप इस बात को एक बार पुनः सोचिये । समाधि के द्वारा आप को अपने कर्तव्य का बोध होगा और आप अपनी आत्मा को सम्पन्न बनाने का उपाय दृढ़ लेंगे । मुझे आप अब आज्ञा दीजिये ।”

नारदजी के चले जाने पर भगवान् व्यासजी ने अपनी समाधि में इस श्रीमद्भागवतशास्त्रका अनुभव किया और इसीसे इसे ‘समाधिभाषा’ कहते हैं ।

श्रीमद्भागवत भगवान् का ही स्वरूप है । वेदों के अर्थ को व्यक्त करनेवाला, शास्त्रों के सन्देहों का वारक, भगवान्

कर रहा हूं कि मेरी आत्मा सन्तुष्ट नहीं हुई है । दिल गवाही दे रहा है कि अभी मुझे कोई सर्व श्रेष्ठ कार्य और भी करना बाकी है । भगवन्, आप पर मेरी बड़ी श्रद्धा है । आपको मैं एक भगवान् का परमानुग्रह सम्पन्न भक्त समझता हूं । मुझे विश्वास है कि मेरी हृदय ग्रन्थी को आप ही खोलेंगे । क्या मुझे आप इस रहस्य को समझावेंगे ?' देवर्षि विप्रर्षि के हाथ को अपने हाथ में लेते हुए प्रीति पूर्वक बोले—“ब्रह्मन्, मैं आपके असन्तोष के कारण को जानता हूं सच कहूं तो कह सकता हूं कि मैं आप के पास भी उसी के लिये आया भी हूं । मेरी समझ में तो यह है कि आप ने इतना परिश्रम किया वह भी व्यर्थ गया । मनुष्य तो स्वभाव से ही कर्म में प्रवृत्ति करने वाला है आप ने इसी को और उत्तेजन देकर उसे और भी प्रवृत्ति शील बना दिया । अब, जिस प्रकार तूफान के थपेड़ों से नाव इधर से उधर और उधर से इधर भटका करती है उसी प्रकार जीव की भी दशा होगी । उसे विश्रामस्थान तो कहीं मिलेगा ही नहीं ! मैं क्या कहूं—आप स्वयं बुद्धिमान् हैं मेरा तो पुनः पुनः कहना यही है कि आप ने अभी तक भगवान् श्रीकृष्ण के चरित्र, धर्म, और उन की भक्ति अच्छी प्रकार से वर्णित नहीं किये हैं । और इसी से आप की आत्मा असम्पन्न है । यह आप ठीक समझिये कि आप विविध कोमलकान्त पदा-

बली से सैंकड़ों उत्तमोत्तम ग्रन्थ घनालें किन्तु जिसमें भगवान् श्रीकृष्ण का यश वर्णित न होगा वह काकतीर्थ है और उस में वायसों के सिवाय और कोई आकर नहीं नहायगा । और इस तरफ आप विश्वास राखिये कि चाहे दूटी फूटी और असंबद्ध भाषा में ही यदि कृष्ण कीर्तन कीये जायगे तो वही अत्यन्त जन को मुग्ध करने वाले हो जायगे ! मेरा तो पुनः पुनः कहना यही है कि आप भगवान् श्रीकृष्ण के चरित्रों का वर्णन कीजिये, उन की भक्तिका उपदेश दीजिये और उनकी मनोमोहक लीलाओंका वर्णन कर जाइये आप की आत्मा प्रसन्न हो जायगी । और प्रसन्न भी ऐसी होगी कि फिर कभी आप को खेद होगा ही नहीं । आप स्वयं विद्वान् हैं, इस के उपरान्त आपतो भगवान् श्रीकृष्ण के ज्ञान कलावतार ही हैं । आप को मैं क्या कहूँ ? आप इस बात को एक बार पुनः सोचिये । समाधि के द्वारा आप को अपने कर्तव्य का बोध होगा और आप अपनी आत्मा को सम्पन्न बनाने का उपाय दृढ़ लेंगे । मुझे आप अब आज्ञा दीजिये ।”

नारदजी के चले जाने पर भगवान् व्यासजी ने अपनी सभाधि में इस श्रीमद्भागवतशास्त्रका अनुभव किया और इसीसे इसे ‘समाधिभाषा’ कहते हैं ।

श्रीमद्भागवत भगवान् का ही स्वरूप है । वेदों के अर्थ को व्यक्त करनेवाला, शास्त्रों के सन्देहों का वारक, भगवान्

की लीलाओंका वर्णन करने वाला और भगवान् में दृढ़ आसक्ति उत्पन्न करने वाला यह ग्रन्थरत्न है ।

श्रुति मे लिखा है कि 'भगवान् द्वादश अंगवाले हैं ।' यहां भी बारह स्कंध हैं । इनकी समझ यों है—

| <u>अंगके नाम</u> | <u>स्कंध</u> | <u>लीला श्रवणाङ्ग</u> |
|------------------|--------------|-----------------------|
| दो चरण           | १-२          | अधिकार औ ज्ञान        |
| दो बाहू          | ३-४          | सर्ग और विसर्ग        |
| दोनों जंघा       | ५-६          | स्थान और पोषण         |
| दक्षिण हस्ता     | ७            | ऊति                   |
| दोनों स्तन       | ८-९          | मन्वन्तर, ईशानुकथा    |
| हृदय             | १०           | निरोध                 |
| शिर              | ११           | मुक्ति                |
| चामहस्त          | १२           | आश्रय                 |

श्रीमद्भागवत में तीन भाषा हैं—लोकभाषा, परमतभाषा और समाधिभाषा ।

समाधिभाषा—श्रीवेदव्यासजी ने अपनी समाधि में जो कुछ भी अनुभव करके कहा उसे समाधिभाषा कहते हैं । समाधि में योग के बल से और एकान्तचित्त से व्यासजी को भगवान् का साक्षात्कार हुआ था अत एव उस समय के व्याख्यान को प्रबल प्रामाण्य माना जाता है ।

परमतभाषा—जिस कथानक में समाधिभाषा से विभिन्न अर्थ हो वह परमतभाषा है । श्रीशुकदेवजीने जहाँ कहीं दूसरे के कहे हुए का अनुवाद किया है वह परमत भाषा है यह जान लेना चाहिये ।

लौकिक भाषा—लौकिक वातों का अनुसरण कर जहाँ कुछ कहा जाय वह लौकिक भाषा है ।

यह ठीक है कि व्यासजी ने समग्र भागवत का समाधि में अनुभव किया था और समग्र भागवत प्रमाण है किन्तु समाधि में भी आप को पांच प्रकार का (पुरुषोत्तम-माया-भक्ति जीव-अनर्थोपशम) अनुभव हुआ था इस लिये इन का अनुसरण करने वाली भाषा समाधिभाषा मानी गई है । वास्तव में देखा जाय तो परमत भाषा और लौकिकी भाषा, समाधि भाषा को सहायता देती हो तौ प्रमाण मानी गई हैं ।

हम अन्यत्र कह आये कि भागवत सर्व सन्देह वारक है । वेदों का सन्देह व्याससूत्र से दूर होता है । यदि वहाँ भी कुछ आशंका रहे तो श्रीमद्भागवद्गीतोपनिषत् दूर करेगा और यदि फिर भी सन्देह का निराकरण न हो तो श्रीम- द्भागवत सब सन्देह को दूर कर देगा । हमारे सध्यादाय के अनुयायियों का कर्तव्य है कि वे श्रीमद्भागवत पर दृढ़ श्रद्धा रखें । उसे भगवान् का ही स्वरूप समझें और उसका पाठ एवं श्रवण यथा सम्भव नित्य करते रहें । श्रीमद्भागवत

के श्रवण और पठन से भगवान् हृदय में विराजते हैं, दंभ तथा वासना दूर होती है और भगवान् में आसक्ति बढ़ती जाती है।

श्रीमद्भागवत का, शास्त्र, स्कन्ध, प्रकरण, अध्याय, वाक्य, पद, और अक्षर इन सात प्रकार से विवरण किया गया है। उन सात में से प्रथम चार का अर्थ श्रीवल्लभाचार्य विरचित मागवतार्थ प्रकरण निबन्ध में है और द्वितीयोक्त तीनों का वर्णन श्रीमद्भागवत की आचार्य निर्मित टीका श्रीसुबोधिनीजी में है। श्रीसुबोधिनीजी को भी समझाने के लिये आप के वंशज आचार्यों ने टिप्पणी, प्रकाश, लेख, योजना इत्यादि साहित्य निर्मित किये हैं।

श्रीकृष्ण के शुद्ध स्वरूप का बोधक यही एक ग्रन्थ है। इस में ज्ञानी से ज्ञानी भी वैसेही समान रूप से आनन्द पा सकता है जैसा एक अज्ञानी और मूर्ख। स्त्री और बालक जब दशमस्कन्ध की निरोध लीलाओंमें आनन्द लेते हैं तब ज्ञानी और पण्डित एकादश, पंचम और द्वादश स्कन्धों के अद्भुत वेदान्त विषयक विचारों को सुनकर भगवत्स्वरूप भागवत में तल्लीन हो जाते हैं। श्रीमहाप्रभुजीने आज्ञा की है—‘सेवायां वा कथायां वा यस्यासक्तिर्द्वादा भवेत्। यावज्जीवं तस्य नाशो न कवापीति मतिर्मम’ अर्थात् जिसकी सेवा और कथा में दृढ़ आसक्ति रहती है उसका जीवनभर कभी नाश नहीं होता।

श्रीमद्भागवत वेदोपत्रांश्चक ( वेदों के अर्थ को बताने वाली ) है । ब्रह्मसूत्र जिस प्रकार 'जन्माद्यस्य यतः' इस सूत्र से प्रारम्भ हुआ है उसी प्रकार श्रीमद्भागवत का प्रारंभ भी जन्माद्यस्य यतः' इस वाक्य से हुआ है । वेदका बीज गायत्री है । इसलिये श्रीमद्भागवतकाभी प्रारम्भ गायत्र्यसे किया गया है ।

श्रीमद्भागवत के तीन स्वरूप हैं अध्यात्मिक, आधिभौतिक और आधि दैविक । आधिभौतिक स्वरूप अक्षरात्मक पुराण है । आध्यात्मिक-भागवत भक्ति शास्त्र है । इस प्रकार माहात्म्यपूर्वक सेवन करने वाले को भक्तिरूप फल देने वाली हैं । आधिदैविकस्वरूप द्वादशांगात्मक परम्परा परत्वर भगवान् पूर्णपुरुषोत्तम श्रीकृष्णचन्द्र है ।

श्रीमद्भागवत में द्वादश स्कन्ध हैं, तीयालीस प्रकरण हैं, तीनसो वर्तीस अध्याय हैं ( दशमस्कन्ध के १३-१४-१५ तीन अध्याय प्रक्षिप्त माने गये हैं उनको भी गिनने से ३३५ अध्याय होते हैं ) इसमें १८००० श्लोक हैं और तीन इसमें भाषा हैं ।

प्रथम स्कन्ध में श्रोता वक्ता के अधिकार का निरूपण है । इसमें १९ अध्याय और ३ प्रकरण हैं जिसमें पहले प्रकरण में तीन अध्याय द्वारा हीनाधिकार का वर्णन है । दूसरे प्रकरण के तीन अध्याय में मध्यमाधिकार निरूपण है ।

तीसरे प्रकरण के तेरह अध्यायों में उत्तमाधिकार का वर्णन किया गया है।

द्वितीय स्कन्ध में ज्ञानलीला वर्णित की गई है। इसमें दस अध्याय हैं और तीन प्रकरण हैं। पहले दो अध्याय के एक प्रकरण से तत्त्वज्ञान का निरूपण है, दूसरा प्रकरण दो अध्याय का है जिसमें हृदय की प्रसन्नता का वर्णन है और तृतीय प्रकरण मनन प्रकरण है जो छः अध्याय से कहा गया है।

तृतीय स्कन्ध में भगवान् की सर्गलीला का वर्णन है। उसके ३३ अध्याय और ६ प्रकरण हैं। पहला अधिकार प्रकरण चार अध्याय से, दूसरा गुणातीत प्रकरण दो अध्याय से, तीसरा सगुण प्रकरण तीन अध्याय से, चौथा कालप्रकरण दो अध्याय से, पंचम जीव प्रकरण नौ अध्याय से और छठा तत्त्व प्रकरण तेरह अध्याय से वर्णित है।

चतुर्थ स्कंध में विसर्गलीला का वर्णन होता है। उसके अध्याय ३१ और प्रकरण चार हैं। प्रथम धर्म प्रकरण सात अध्याय में, दूसरा अर्थ प्रकरण पांच अध्याय में, तीसरा काम प्रकरण ग्यारह अध्याय में और चतुर्थ मोक्ष प्रकरण आठ अध्याय में वर्णित किया गया है।

पंचमस्कन्ध में स्थानलीला का वर्णन है। उसके अध्याय २६ और प्रकरण तीन हैं। प्रथम देश प्रकरण तीन अध्याय

में, दूसरा काल प्रकरण इक्कीस अध्याय में और तृतीय स्वम प्रकरण दो अध्याय में कहा गया है ।

षष्ठि स्कन्ध में पोषण ( पुष्टि, अनुग्रह ) लीलाका वर्णन है । इसके अध्याय १९ और प्रकरण ३ हैं । प्रथम नाम प्रकरण ३ अध्याय से, दूसरा ध्यान प्रकरण १४ अध्याय से और तृतीय अर्चन प्रकरण दो अध्यायों से कहा गया है ।

सप्तम स्कन्ध में जति ( वासना ) का वर्णन किया है । इसमें १५ अध्याय और तीन प्रकरण हैं । पहला असद्वासना प्रकरण पांच अध्यायसे, दूसरा सद्वासना प्रकरण भी पांच अध्यायसे और तीसरा सदसद्वासना प्रकरण पांच अध्याय से वर्णित है ।

अष्टम स्कन्ध में मन्त्रन्तर लीला का वर्णन है । इसके अध्याय २४ और प्रकरण चार हैं । पहला तामस प्रकरण चार अध्याय से, दूसरा सात्त्विक प्रकरण दस अध्याय से, तीसरा राजस् प्रकरण नव अध्याय द्वारा और चौथा भक्ति प्रकरण एक अध्याय द्वारा वर्णित है ।

नवम स्कन्ध में ईशानुकथा का वर्णन है । इसमें अध्याय चोबीस और प्रकरण दो हैं । पहला सूर्य वंश निरूपण चारह अध्याय में और दूसरा चन्द्रवंश निरूपण चारह अध्याय में किया गया है ।

दशमस्कन्ध, स्वरूपात्मक श्रीमद्भागवत का हृदय है । मनुष्यशरीर में जिस प्रकार हृदय अत्यन्त उत्तम और प्रधान

चीज मानी गई है उसी प्रकार भागवत का दशमस्कंध है । इस स्कंध में निरोधका वर्णन है । निरोधका अर्थ है प्रपञ्च-विस्मृति पूर्वक भगवदासक्ति । दशमस्कंध पूर्वार्ध और उत्तरार्धों में विभक्त है । पूर्वार्ध में प्रक्षिप्त तीन अध्याय सहित ४९ अध्याय हैं और उत्तरार्ध में ४१ अध्याय हैं । दशमस्कंध में पांच प्रकरण हैं । ढाई उत्तरार्ध और ढाई पूर्वार्ध में । पूर्वार्ध में प्रथम चार अध्याय का जन्मप्रकरण, अडाईस अध्याय का तामस प्रकरण, २८ अध्यायका राजस् प्रकरण है (इसके चौदह पूर्वार्ध में और चौदह अध्याय उत्तरार्ध में हैं ।) अब उत्तरार्ध में राजस् प्रकरण के अवशिष्ट चौदह अध्याय, सात्त्विक प्रकरण के २१ और ऐश्वर्य प्रकरणके ६ अध्याय हैं । पूर्वार्ध के तामस प्रकरण के भी चार प्रकरण हैं । पहले प्रमाणप्रकरण के सात अध्याय, दूसरे प्रमेय प्रकरणके ७, तीसरे साधन प्रकरण के भी ७ और चोथे फल प्रकरण के भी ७ । इस प्रकरण में रास पंचाध्यायी और युगलगीत का वर्णन होता है । यह फलरूप होने से फल प्रकरण में आये हैं सो ठीक ही है । तीसरा राजस् प्रकरण अर्थात् राजस् भक्तों का निरोध है । इसके २८ अध्याय हैं । और इसके भी चार प्रकरण हैं । पहले और दूसरे प्रमाण और प्रमेय प्रकरण पूर्वार्ध में हैं और सात २ अध्याय के दूसरे दो प्रकरण साधन और फल उत्तरार्ध में हैं । चोथा सात्त्विक प्रकरण

है अर्थात् इसमें भगवान् ने सात्विक मत्तों का निरोध किया है। इस के अध्याय २१ और प्रकरण ३ हैं। सात्विक मत्तों को प्रमाण की अपेक्षा नहीं रहती इससे प्रमेय साधन और फल यह सात २ अध्याय से वर्णित हैं। पांचवां ऐश्वर्य प्रकरण ६ अध्याय से वर्णित है। इसमें भगवान् के ऐश्वर्य, चर्यि, श्री, यश, ज्ञान और वैराग्य इन छःओंका निरूपण है।

एकादश स्कंध में मुक्ति का वर्णन है। इसमें ३१ अध्याय और दो प्रकरण हैं। प्रथम जीवमुक्ति प्रकरण २९ अध्याय से और दूसरा ब्रह्ममुक्ति प्रकरण दो अध्याय से वर्णित है।

द्वादश स्कन्ध में आश्रय का वर्णन है। इसमें तेरह अध्याय और पांच प्रकरण हैं। पहला लोकाश्रय दो अध्यायका, वेदाश्रय दोका, भगवदाश्रय तीनका, शब्दाश्रय तीनका और अर्थाश्रय तीन अध्याय का कहा गया है।



## श्रीनाथजी

शुद्धद्वैत वैष्णव भक्तोंके लिये परमपूज्य और परम माननीय स्वरूप श्रीनाथजी का है। पूर्णपुरुषोत्तम श्रीकृष्ण-चन्द्र ही आप स्वयं, श्रीनाथजी के स्वरूप में भूतल पर विराजते हैं। आपका वर्तमान विराजमान स्वरूप उस समय का है जिस समय आपने इन्द्रके अत्याचार से श्रीव्रज-भक्तोंको बचाने के लिये श्रीगोवर्धन गिरिराजको सात दिन पर्यन्त धारण किया था।

आपका प्राकृत्य रहस्य भी अद्भुत है। ब्रजमण्डलके श्रीगिरिराजधरणकी एक कन्दरा में से आपकी ऊर्ध्वभुजा का प्राकृत्य संवत् १४६६ श्रावणवदी तृतीयाको सूर्योदय के समय श्रवणनक्षत्रमें हुआ था। ब्रजवासीयों को भुजा के दर्शन उसी संवत् की नागपंचमी को हुआ था।

गिरिराजधरणकी कन्दरासे एकाएक भुजा का दर्शन कर ब्रजवासीमण्डल अत्यन्त आश्र्यान्वित हुआ। किन्तु उनके आश्र्य को घटाते हुए वहां ही एक वृद्ध ब्रजवासी बोला—

श्रीनाथजी—



प्रभु तुम्हें वार वार प्रणाम—  
मिटत मायाजाल सेवत छुट्ट विषय विकार—प्रभु तु०  
गर्व करि ज्ञानी गये धकि मुक्ति हृदन हार  
भक्त इक तव शरणले तर जात यह ससार—प्रभु तु०

—ब्रज



‘भाइयो, यह भुजा उस समय की है जब इन्द्रने को पकरके ब्रजके ऊपर सात दिनतक मेघकी मूसलधार वृष्टि की थी और जिसके प्रतीकार स्वरूप सात वर्ष के सांवले श्रीकृष्णने सात दिन पर्यन्त अपनी कनिष्ठिका पर गिरिराज धारण कर ब्रजभक्तोंकी रक्षा की थी। वही भुजा यह है। आप स्वयं इस समय श्रीगिरिराज की कन्दरा में विराजमान हैं। इस समय हमें केवल भुजाका ही दर्शन दिया है। आपकी इच्छा होनेपर मुखारविन्दका दर्शन भी हम कर सकेंगे’। वृद्ध की यह बात सुनकर ब्रजवासी प्रसन्न हुए तथा भुजा के प्राकृत्य से अपना परम सौभाग्य उदय हुआ मान भुजाकी धोड़शोपचार पूजा करने लगे। इतनाही नहीं, नागपंचमी को वे एक विशेष सौभाग्यका दिन मानने लगे और उस दिन प्रत्येक वर्षमें वहां एक बड़ा मारी मेला लगने लगा।

इस घटनाके ६९ वर्ष अनन्तर अर्धात् संवत् १५३५ में आपने अपने मुखारविन्द के दर्शन ब्रजभक्तों को कराये। श्रीमहाप्रभुजी भी इसी दिन भूतल पर पधारे थे।

उस समय ब्रजमण्डल प्रधानतः गौओंका निवास था। एक २ घरमें हजार २ गाय रहती थीं। सदू पांडे नामके एक ब्राह्मण के यहां भी एक हजार गायें चंधती थीं। उन एक हजार गायोंमें से एक गाय श्रीनन्दरायजी के गौओं



‘माइयो, यह भुजा उस समय की है जब इन्द्रने को पकड़कर क्रजके ऊपर सात दिनतक मेघकी मूसलधार वृष्टि की थी और जिसके प्रतीकार स्वरूप सात वर्ष के सांवले श्रीकृष्णने सात दिन पर्यन्त अपनी कनिष्ठिका पर गिरिराज धारण कर क्रजमत्तोंकी रक्षा की थी। वही भुजा यह है। आप स्वयं इस समय श्रीगिरिराज की कन्दरा में विराजमान हैं। इस समय हमें केवल भुजाका ही दर्शन दिया है। आपकी इच्छा होनेपर मुखारविन्दका दर्शन भी हम कर सकेंगे’। वृद्ध की यह बात सुनकर क्रजवासी प्रसन्न हुए तथा भुजा के प्राकृत्य से अपना परम सौभाग्य उदय हुआ मान भुजाकी घोडशोपचार पूजा करने लगे। इतनाही नहीं, नागपंचमी को वे एक विशेष सौभाग्यका दिन मानने लगे और उस दिन प्रत्येक वर्ष में वहां एक घडा भारी मेला लगाने लगा।

इस घटनाके ६९ वर्ष अनन्तर अर्थात् संवत् १५३५ में आपने अपने मुखारविन्द के दर्शन क्रजमत्तों को कराये। श्रीमहाप्रभुजी भी इसी दिन भूतल पर पधारे थे।

उस समय क्रजमण्डल प्रधानतः गौओंका निवास था। एक २ घरमें हजार २ गाय रहती थीं। सदू पांडे नामके एक ब्राह्मण के यहां भी एक हजार गायें वैधती थीं। उन एक हजार गायों में से एक गाय श्रीनन्दरायजी के गौओं

के कुल की थी जिसका नाम धूसर था । वह प्रतिदिन सायंकाल के समय घर आते २ अपने झुंड में से अलग होकर श्रीनाथजी जहाँ विराजते थे उस जगह जा कर अपना पथ श्रीनाथजी के मुखारविन्द में स्थवण करती । उस दूध को भगवान् अरोगते । छः मास पर्यन्त यह कथा किसी को भी ज्ञात न हुई । एक समय जब इस गाय के अल्प दुग्ध दान पर सन्देह हुआ तब सदृढ़ पांडे स्वयं इसकी टोह लेने के लिये एक दिन गाय के पिछाड़ी हुआ ।

वहाँ जाकर उसने देखा कि उसकी धूसर गाय भगवान् को दुग्ध पान करा रही है । भक्त भगवान् के इस अपूर्व चरित्र को देख कर मुर्ख हो गया । अपने को परम सौभाग्यवान् मान भगवान् के चरणारविन्द में गिर पड़ा ।

भगवान् प्रसन्न हुए बोले—“गिरिराज गोवर्धन मेरो ही स्वरूप और मोकुं अत्यन्त प्रिय है । मैं यहाँ सर्वदा क्रीड़ा करूं हूं । या समय श्रीमहाप्रभुजी भूतल पै पधारे हैं अतः मैं भी उनकुं अपनी सेवा को दान करवे प्रत्यक्ष भयो हूं । मेरो नाम देवदमन है । लीलान्तर सुं इन्द्र दमन और नागदमन भी मेरो ही नाम है । इन्द्र को गर्व खर्व करके ताको दमन कियो तासुं मैं इन्द्र दमन हूं । कालिन्दीकूं निर्विष करवे के ताईं नाग को दमन कियो

तासुं नागदमन भी मैं ही हूँ । कंस, केशी, कुवलयापीड इत्यादि दुष्टन को दमन भी मैने कियो है तासुं जन साधारण मोक्ष कुष्टदमन भी कहें हैं । समय समय पै मैने इन्द्र, कुवेर, चन्द्रमा, वायु, वरुण, मृत्यु, यम, अग्नि, ब्रह्मा, शिव और काम इत्यादि देवन को भी मैने दमन कियो है यासुं देवदमन भी मैं ही हूँ । मैं ब्रजभक्तलकूं सदैव प्रिय हूँ अतएव तेरी गाय मोक्ष दूष प्यायो करेगी । मोक्ष यह गौ अत्यन्त प्रिय है” ।

श्रीनाथजीके मुखारविन्द से यह साक्षात् आज्ञा सुन-  
श्रीनाथजी की श्री- कर ब्रजवासी अत्यन्त प्रसन्न हुआ ।  
महाप्रभु को झाड- उस दिन से उस भाग्यवान् ब्रजवासी  
खण्ड में आक्षा की गाय श्रीनाथजी को दुर्घटपान  
कराने लगी ।

आपने जिस समय प्राकृत्य ग्रहण किया उसी समय  
आपकी रक्षार्थ चार व्यूह भी प्रकट हुए थे ।

श्रीगिरिराजधरणके संकर्षण कुण्डमें से श्री संकर्षण देवका,  
गोविन्द कुण्डमें से श्रीगोविन्द देवका, दानधाटीपर श्रीदा-  
नीरायजी का एवं श्रीकुण्डमें से श्रीहिरिदेवजी का प्राकृत्य  
हुआ था । ये चारों देव क्रमशः संकर्षण वासुदेव प्रद्युम्न  
और अनिरुद्धात्मक हैं । ये सर्वदा श्रीनाथजीके साथ रक्षार्थ  
विराजते हैं । इन व्यूहों की सेवा भतान्तर के भक्त लोग

श्रीमहाप्रभु के स्वधाम पधारनेके अनन्तर जब श्रीगुसाईंजी गद्दी पर विराजे तब आपने पुष्टिमार्गीय सेवापद्धति विस्तारसे प्रचलित की ।

एक समय जब श्रीगुसाईंजी गुजरात पधारे थे, श्रीनाथजीने गुसाईंजीके प्रथम पुत्र गिरिधरजी से कहा कि 'मैं तो आज तुम्हारे घर मथुरामें चलूँगो । तुम मोक्ष वहां ले चलो' । श्रीनाथजी की आज्ञा सुनकर गिरिधरजी रथ सिद्ध करालाये । श्रीगोवर्धननाथजी भी रथ में विराजे । श्रीगिरिधरजी स्वयं रथ के चालक बन अपने घर सतघग मथुरा में लिवा लाये । वहां संवत् १६२३ फाल्गुन वदी ७ गुरुवार के दिन श्रीनाथजी को पाट पधराये । इस पाटोत्सव को आजतक सातों घर मान्य करते हैं । यह स्थान आजकल सतघरामें श्रीनाथजी की बैठक नाम से प्रसिद्ध है । जिस दिन श्रीनाथजी मथुराके सतघरमें पधारे उस दिन श्रीगिरिधरजीने अपना सर्वस्व श्रीनाथजी को अर्पण कर दिया और आप एक मात्र छोटी धोती पहन कर स्त्रीवर्ग सहित हाथ जोड़ कर घर के बाहर निकल कर खड़े हो गये ।

वहां श्रीगुसाईंजी को जब यह बात विदित हुई तो आप शीघ्रता से श्रीजीके दर्शनार्थ चल दिये । इनके आगमन का वृत्त जान श्रीजी श्रीगिरिधरजी से बोले "गिरिधर, श्रीगुसाईंजी यदि मोक्ष श्रीगीरिराज पै नहीं देखेंगे

तो बड़ो सोच करेंगे । तासुं तू मोक्ष आज को आज गिरिराज पै पहुंचा दे ।”

तब आप गोपीवल्लभ अरोग कर रथ में विराजे । उस दिन नृसिंह चतुर्दशी थी सो सब उत्सव श्रीगिरिराज पर पधारकर आपने पूर्ण किये । राजभोग और सेन भोग उस दिन अगल्या इकड़े करने पडे । उस दिन से राजभोग और सेन भोग नृसिंह चतुर्दशी को इकड़े आने लगे ।

एक समय श्रीगुसाईंजी द्वारका पधारे । बीच में मेवाड़ प्रान्त स्थित सीहाड़ ( वर्तमान् नाथद्वार ) नामक स्थल अत्यन्त मनोहर देख कर आपने वहां कुछ दिनों तक विश्राम किया । एक दिन आपने अपने अनन्य सेवक चाचा इरिवंश से कहा ‘यह स्थल अत्यन्त मनोहर है । श्री जी के निवास के सर्वथा योग्य है । यहां पर एक दिन श्री जी अवश्य पधारेंगे । और इसे चिरकाल तक अपना निवास स्थल बनावेंगे ।’

उस समय मेवाड़में राणा उदयसिंह राज्य करते थे । श्रीगुसाईंजी का आगमन सुन कर वे स्वयं अपने परिवार सहित श्रीगुसाईंजी के दर्शन को आये । राणा ने आपके चरणों में साष्टाङ्ग प्रणामकर गांव तथा मोहोर अर्पण की । श्रीगुसाईंजी ने भी प्रसन्न हो राणाको अपना प्रसादी वस्त्र उढ़ाया । जब गुसाईंजी द्वारका पधारने लगे तब महाराणा

आपके वियोग का अनुमान कर बड़े दुःखी हुए । तब श्रीगुसाईंजी ने उनसे कहा—‘मेरा तो यहां रहना होगा नहीं, हां श्री जी तुमको नित्य दर्शन देंगे ।’

उस दिन से श्रीजी प्रतिदिन श्रीगिरिराज से मेवाड नाथ-द्वार-पधारकर महाराणा को दर्शन देते । एक दिन राणाने श्री जी के श्रम का अनुभव कर कहा ‘प्रभो, आपको इतनी दूर प्रतिदिन परिश्रम करना पड़ता है इसलिये यदि आप इस मेवाड में ही विराजें तो मुझे आपका क्षणिक वियोग भी न हो ।’ यह सुन कर श्रीजी बोले ‘तुमारो कहनो ठीक है । पन जब तक गुसाईंजी भूतल पै विराजे हैं तब तक मेरो अन्यत्र निवास करनो असम्भव है । अनन्तर मैं यहां ही चिरकाल तक रहूंगो ।’

कालान्तरमें अपनी प्रतिज्ञा को चरितार्थ करने के लिये श्रीजी ने एक उपाय सोच निकाला ! उन दिनों प्रसिद्ध हिन्दूधर्म द्वारा ही मुसलमान नरेश औरंगजेब दिल्लीमें एक छत्र राज्य करता था । श्री जी ने सोचा यों राजी खुशी तो श्रीगुसाईंजी के वंशज मुझे यहां से श्रीनाथद्वार ले नहीं चलेंगे इस लिये मुसलमानों द्वारा यहां उत्पीड़न उत्पन्न कराना चाहिये । यह सोचकर श्री जी ने मुसलमान नरेश के हृदय में यह भावना उत्पन्न की ।

**फलतः** जब गिरिराज यवनाक्रान्त हुआ तब आप मेवाड

में श्रीनाथद्वार में आकार विराजे । तब से आज तक आप उसी भूमि में विराजमान हैं ।

अब हम यहां श्रीनाथजी के स्वरूप के विषयमें कुछ प्रमाण उछृत करते हैं ।

गोपालतापिनीयोपतिष्ठद् के पूर्वखण्ड में लिखा है—

सत्पुण्डरीकनयनं मेघाभं वैद्युताम्बरम् ।

द्विभुजंमौनमुद्राद्यं वनमालिनमीश्वरम् ॥

गोपगोपीगवाचीतं सुरहुमतलाश्रितम् ।

दिव्यालंकरणोपेतं रत्नपंकजमध्यमम् ॥

कालिंदीजलकल्पोलसंगीमास्तसेवितम् ।

चित्ते यः संश्रयेत् कृष्णं सुक्तो भवति संसृतेः ॥

अर्थात्—अच्छे पुण्डरकि नयनों की सी शोभावाले, सुन्दर मेघ की सी कान्तियुक्त, दो सुन्दर भुजा वाले, शान्त विग्रह वाले भगवान् श्रीकृष्ण के स्वरूप का जो ध्यान करता है वह सुक्त होता है ।

जो मनुष्य गोप, गोपी और गौ के मध्यवर्ती, कदम्ब-तलाश्रित अनेक रत्नों से सुशोभित भगवान् श्रीकृष्ण का ध्यान करते हैं वे परम पद को प्राप्त होते हैं ।

श्रीमद्भागवत में श्रीनाथजी के विषयमें कहा है—

गोपैर्मखे प्रतिहते ब्रजविष्णवाय

देवेभिर्वर्षति पशून्कृपया रिक्षुः ।

धर्तोच्छिलीन्धमिव सप्त दिनानि—  
सप्त वर्षो महीध्रमनधैककरेणलीलम् ॥

अर्थात्—गोपोंने जिस समय इन्द्र को यज्ञ देना बन्द कर दिया उस समय इन्द्रने कुपित हो ब्रज को बहा देने के लिये ब्रज पर घोर वर्षा की थी। उस समय भगवान् श्रीकृष्णने, सात वर्ष के सांवले ने सात दिन पर्यन्त अपनी एक उंगली पर श्रीगिरिराज को धारण कर ब्रज जनों की रक्षा की थी। उस समय का स्वरूप ही इस समय श्रीनाथजी के स्वरूप में विराजमान है।

मन्त्र भागवत में लिखा है—

तामस्य रीति पंरशोरिव प्रत्यनीकमख्यं भुजे अस्य वर्यसः ।  
सचायदि पितुमंतं मिव क्षयं रत्नं दधाति भरहृतये विशे ॥

श्रीमंत्रभागवतम् । द्वितीयं वृन्दावनकाण्डम् ।

भाष्यम् ।

तामस्येति । तां महता वर्षेण ब्रजो नाशनीय इत्येवं रूपां, परशोः इव अस्य इन्द्रस्य रीतिं वर्षा क्रियां तत्पकारं वा, आलोच्य अस्य इन्द्रस्य प्रत्यनीकं भागहरत्वात् शत्रु-मिव रत्नं क्षयं रक्ष्यृहं गोवर्धनमित्यर्थः, अस्य सप्तवार्षिकस्य श्रीकृष्णस्य वर्यसः सर्वं हितकर्तुः भुजे वाम हस्ते अख्यं अपश्याम । सचा गोपवृन्दवयस्यैः ।

नारदपञ्चरात्र में लिखा है—

दामोदरो गोपदेवो यशोदानन्दकारकः ।  
कालीयमर्दनः खर्वगोपगोपीजनप्रियः ॥१४३॥  
लीलागोवर्धनधरो गोविन्दो गोकुलोत्सवः ।  
अरिष्टमथनः कामोन्मत्तगोपीविभुक्तिदः १४४  
इसका अर्थ स्यष्ट है ।

इसके आगे रात्रि ४ अध्याय ८ में लिखा है—  
पर्वताधिनिवासी च गोवर्धनधरो गुरुः ॥ २४ ॥  
गोवर्धनपतिः शान्तो गोवर्धनविहारकः ।  
गोवर्धनो गीतगतिवार्गक्षो गोदृष्टेक्षणः ॥२५॥  
इन्द्रद्यज्ञहरो गोवर्धनधारी गिरांपतिः ।  
यज्ञभुग्यज्ञकारी च हितकारी हितांतकः ॥१५०॥  
गिरिरूपी गिरिमखो गिरियज्ञप्रवर्तकः ।  
गिरेरंगधरो गोपगोपीगोतापनाशनः ॥ १४ ॥  
भक्तिप्रियो भक्तिदाता दामोदर इडस्पतिः ।  
इन्द्रदर्पहरोऽनन्तो नित्यानन्दान्विदात्मकः ॥१६॥  
द्विभुजः पश्चभुजोऽनन्तभुजो मातलिसारथिः ।  
शेषः शेषाधिनाथश्च शेषी शेषान्तविग्रहः ॥१२८॥  
ब्रह्मपुराण में लिखा है—

ततस्तद्गोकुलं सर्वं गोपीगोपसंकुलम् ।  
अतीवात् हर्षिष्ठवा त्राणायाचिन्तयत्तदा ॥११॥

धर्तोच्छलीन्धमिव सप्त दिनानि—  
सप्त वर्षो महीध्रमनधैककरेणलीलम् ॥

अर्थात्—गोपोंने जिस समय इन्द्र को यज्ञ देना बन्द कर दिया उस समय इन्द्रने कुपित हो ब्रज को बहा देने के लियें ब्रज पर घोर वर्षा की थी। उस समय भगवान् श्रीकृष्णने, सात वर्ष के सांवले ने सात दिन पर्यन्त अपनी एक उंगली पर श्रीगिरिराज को धारण कर ब्रज जनों की रक्षा की थी। उस समय का स्वरूप ही इस समय श्रीनाथजी के स्वरूप में विराजमान है।

मन्त्र भागवत में लिखा है—

तामस्य रीति परशोरिव प्रत्यनीकमरुयं भुजे अस्य वर्यसः ।  
सचायदि पितुमंतं मिव क्षयं रत्नं दधाति भरहूतये विशे ॥

श्रीमंत्रभागवतम् । द्वितीयं वृन्दावनकाण्डम् ।

भाष्यम् ।

तामस्येति । तां महता वर्षेण ब्रजो नाशनीय इत्येवं रूपां, परशोः इव अस्य इन्द्रस्य रीतिं वर्षा क्रियां तत्पकारं वा, आलोच्य अस्य इन्द्रस्य प्रत्यनीकं भागहरत्वात् शत्रु-मिव रत्नं क्षयं रक्षणं गोवर्धनमित्यर्थः, अस्य सप्तवार्षिकस्य श्रीकृष्णस्य वर्यसः: सर्वं हितकर्तुः भुजे वाम हस्ते अख्यं अपश्याम । सचा गोपवृन्दवयस्यैः ।

नारदपञ्चरात्र में लिखा है—

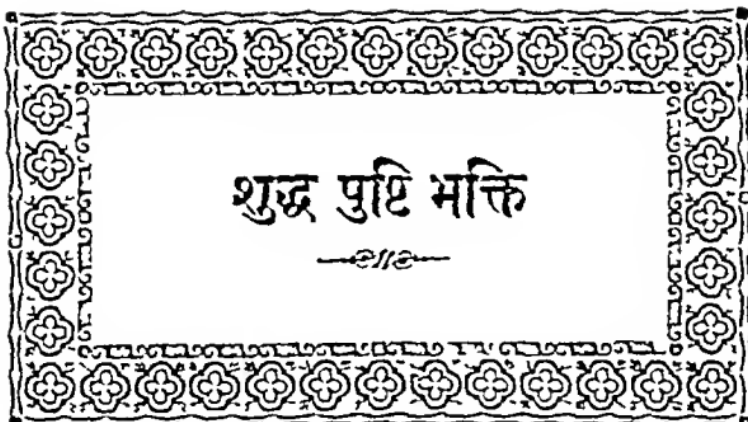
दामोदरो गोपदेवो यशोदानन्दकारकः ।  
कालीयमर्दनः खर्वगोपगोपीजनप्रियः ॥१४३॥  
लीलागोवर्धनधरो गोविन्दो गोकुलोत्सवः ।  
अरिष्टमथनः कामोन्मत्तगोपीविभुक्तिदः १४४  
इसका अर्थ स्पष्ट है ।

इसके आगे रात्रि ४ अध्याय ८ में लिखा है—  
पर्वताधिनिवासी च गोवर्धनधरो गुरुः ॥ २४ ॥  
गोवर्धनपतिः शान्तो गोवर्धनविहारकः ।  
गोवर्धनो गीतगतिवार्गक्षो गोबृघेक्षणः ॥२५॥  
इन्द्रयज्ञहरो गोवर्धनधारी गिरांपतिः ।  
यज्ञभुग्यज्ञकारी च हितकारी हितांतकः ॥२६॥  
गिरिरूपी गिरिमखो गिरियज्ञप्रवर्तकः ।  
गिरेरंगधरो गोपगोपीगोतापनाशनः ॥ १४ ॥  
भक्तिप्रियो भक्तिदाता दामोदर इडस्पतिः ।  
इन्द्रदर्पहरोऽनन्तो नित्यानन्दान्विदात्मकः ॥२७॥  
द्विभुजः पृथिव्यज्ञोऽनन्तभुजो मातलिसारथिः ।  
शेषः शेषाधिनाथश्च शेषी शेषान्तविग्रहः ॥२८॥  
ब्रह्मपुराण में लिखा है—

ततस्तद्गोकुलं सर्वं गोपीगोपसंकुलम् ।  
अतीवार्तं हरिष्टवात्राणायाचिन्तयत्तदा ॥१९॥

एतत्कृतं महेन्द्रेण महभङ्गविरोधिना ।  
 तदेतदखिलं गोष्ठं त्रातव्यमधुना सया ॥ १२ ॥  
 इममद्रिमहं वीर्यादुत्पाद्योरुशिलातलम् ।  
 धारयिष्यामि गोष्ठस्य पृथुछत्रमिवोपरि ॥ १३ ॥  
 इति कृत्वा मति कृष्णो गोवर्धनमहीधरम् ।  
 उत्पास्यैककरेणैव धारयामासलीलया ॥ १४ ॥  
 गोपांश्चाह जगन्नाथः समुत्पादितभूधरः ।  
 विशद्धवमन्त्र सहिताः कृतं वर्षानिवारणम् ॥ १५ ॥  
 सुनिर्वातेषु देशेषु यथायोग्यमिहास्यताम् ।  
 प्रविश्यनात्र भेतव्यं गिरिपातस्य निर्भयैः ॥ १६ ॥  
 इत्युक्तास्तेन ते गोपा विविशुर्गोघनैः सह-इत्यादि ।





## शुद्ध पुष्टि भक्ति

—८१८—

भगवान् के भक्ति को शुद्ध भक्ति वर्डी कठिनतासे प्राप्त होती है। भगवान् जिस पर कृपा करते हैं, जिसको इस योग्य समझते हैं उसी को शुद्ध पुष्टि भक्ति का दान करते हैं। अभी तक जगत में शुद्ध पुष्टि भक्ति श्रीगोपीजनों को छोड़कर और किसी को प्राप्त नहीं हुई।

कितने ही अज्ञान और अहम्मन्य वैष्णव अपने आपको शुद्ध पुष्टि भक्ति मानकर शास्त्र में कही गई आज्ञाओं की अवहेलना कर अपने आप को लोक वेद से परे मानने लगते हैं यह उनकी भारी भूल है। यह ठीक है कि जिसे शुद्ध पुष्टि भक्ति प्राप्त हो जाती है वह लोक और वेद मर्यादा से बहुत कुछ मुक्त हो जाता है। किन्तु स्मरण रहे यह अवस्था वर्डी कठिनता से प्राप्त होती है। इस बात को और स्पष्ट करने के लिये हम यहाँ कुछ विस्तार करेंगे।

हम अन्यत्र कह आये हैं कि भगवच्छास्त्रों में स्लेह को ही भक्ति कहा गया है। यह स्लेह अथवा भक्ति सामान्य या विशेष भाव को छोड़ कर कहें तो भगवदनुग्रह से प्राप्त होने वाली वस्तु है। इस लिये इसे पुष्टि भक्ति कहते हैं। इस पुष्टि भक्ति के भी चार भेद हैं जिसका वर्णन हम अन्यत्र कर आये हैं। इन चारों में ‘शुद्ध पुष्टि भक्ति’ सर्वोत्तम, स्वतन्त्र, शुद्ध और अत्यन्तिकी अर्थात् अन्तिम फल रूपा कही गई है। यह शुद्ध पुष्टि भक्ति प्राप्त करना अत्यन्त दुर्लभ है इस लिये इसका निरूपण नहीं हो सकता। यह बात हम ही नहीं कहते श्रीमद्भूलभाचार्य ने भी यही कहा है—

‘भक्तिः स्वतन्त्रा शुद्धा च दुर्लभेति न सोच्यते ।’  
अर्थात् शुद्ध और स्वतन्त्र भक्ति दुर्लभ है—अत्यन्तासक्ति साध्य और भगवत्कृपा से प्राप्य है इस लिये इस का यहां वर्णन नहीं किया जाता।

श्रीविठ्ठलनाथजी महाराजने अपने भक्ति हंस नाम के ग्रन्थ में कहा है—

स्लेहोत्पत्ति के अनन्तर अपने व्यसन से उत्पन्न जो गुण गानादि वह उत्तम पुष्टि भक्ति है।

श्रीकृष्णचन्द्र में ‘व्यसन’ होना—चैन न पड़ना यही भक्ति के लिये उत्तमोत्तम फल है। किन्तु ऐसा होना यह

सर्वथा प्रभु के ही हाथ में है । यह दशा साधनों से प्राप्ति की नहीं जा सकती । यह दशा भक्ति को यदि प्राप्त हो जाय तो वह कृतार्थ हो गया यह समझना चाहिये । यह समझना चाहिये कि 'व्यसन' शुद्ध पुष्टि भक्ति की ही उत्तम और अन्तिम अवस्था है । शुद्ध पुष्टि भक्ति की अवस्था श्रीमद्भागवत के तृतीय स्कन्ध, २९ वें अध्याय के ११ वें श्लोक में वर्णित है । वह अवस्था यह है—

**मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्व गुहाशये ।**

**मनो गतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भसोऽम्बुधौ ॥**

इस श्लोक की व्याख्या करते हुए श्रीगहाप्रभुजी ने सुवोधिनीजी में लिखा है—

“ सर्वगुहाशये मयि भगवति प्रतिवन्धरहिता अविच्छिन्ना या मनोगतिः—पर्वतादि भेदनमपि कृत्वा यथा गंगाम्भः अम्बुदौ गच्छति तथा लौकिकवैदिकप्रतिवन्धान् दूरी कृत्य या भगवति मनसो गतिः । ”

अर्थात्—सर्व गुहास्थित—सर्व प्राणिमात्र में निवास करने वाले समग्र षडैश्वर्य सम्पन्न भगवान् श्रीकृष्ण में गुणश्रवण मात्र से अविच्छिन्न और सतत मन की गति का होना यह शुद्ध पुष्टि भक्ति है । जिस प्रकार गंगा का प्रवाह पर्वतादि समर्थ विभिन्नताओंका भी भेदन कर समुद्र में गिरता है उसी प्रकार भगवद्घक्त का लौकिक या वैदिक

प्रतिबन्धों को दूर कर अपने मन का भगवान् श्री कृष्ण में  
लगान यही शुद्ध पुष्टि भक्ति है ।

इस शुद्ध पुष्टि भक्ति की तीन अवस्था हो जाती हैं ।  
वह तीन अवस्था यों होती हैं ।

अन्य लौकिक पदार्थों में—स्त्री पुत्रादिको में—जब भक्ति  
के आधिक्य होने से प्रीति हट जाती है—इन पदार्थों की  
निस्सारता विदित हो जाती है और भगवान् के माहात्म्य  
का जब बोध हो कर वहां चित्त लगता है उसे स्नेह कहते हैं ।

स्नेह के अनन्तर आसक्ति की अवस्था प्राप्त होती है ।  
इस अवस्था में अपने गृहादिकों पर असचि होने लगती है ।  
'प्रभु भावसे रहित स्त्री पुत्रादि मेरे प्रभु प्रेम में प्रतिबन्ध हैं'  
यह भाव उसका उत्तरोत्तर बढ़ता जाता है । यह आसक्ति है ।

अब तीसरी अवस्था व्यसन की आती है जब लौकिक  
अथवा अलौकिक समग्र पदार्थों से मन हटकर केवल प्रभु  
प्रेम और प्रभुका ही निरन्तर ध्यान रहे—प्रभु बिना एक  
क्षण के लियें भी और कोई वस्तु अच्छी न लगे वह व्यसन  
है । इस अवस्था में सर्वत्र प्रभुका ही आविर्भाव दीखने  
लगता है । सारा संसार उस भक्त के लियें प्रभुमय हो  
जाता है । जब भगवान् में व्यसन हो जाय तो समझ  
लेना चाहिये कि जीव कृतकृत्य हो गया । इसी बात को  
आचार्योंने इस प्रकार कही है—

स्नेहाद्रागविनाशःस्यादासक्त्या स्याद् गृहारुचिः॥  
गृहस्यानां वाधकत्वमनात्मत्वं च भासते ।

यदा स्यादव्यसनं कृष्णे कृतार्थः स्यात्तदैव हि ॥

इस व्यसन जैसी उत्तमोत्तम कक्षा पर पहुंच जाने पर भक्त को सर्वात्मभाव होने लगता है । इस अवस्था में वह लौकिकालौकिक कर्म से परे हो जाता है । लोक और वेद इस महात्मा को अपने प्रभाव में नहीं लाते । उसे तो उस समय लौकिक वैदिक कर्म का बोध भी नहीं रहता । उस समय उसकी अवस्था बहुत ही ऊँची हो जाती है । उसे प्रभु के सिवाय यहां कुछ भी नहीं दिखाई देता । जडजंगम सब प्रभुमय हो जाता है । किन्तु यह अवस्था किसी ही भाग्यवान् को प्राप्त हो सकती है । वडे २ समर्थ ऋषि मुनि, प्रलहाद, अम्बरीष, ध्रुव इत्यादि भक्त गण भी इस भक्ति की पराकाष्ठा को पहुंच नहीं सके । इस भगवद्भक्ति के इतिहास में केवल श्रीगोपीजन ही इस शुद्ध पुष्टि भक्ति को प्राप्त करने में सौभाग्यशालिनी हुई थीं ।

देखिये, ऐसे शुद्ध पुष्टि भक्त के लिये भगवच्छास्त्र श्रीमद्भागवत में कैसा मनोहर वर्णन है । वहां लिखा है—

‘ता मन्मनस्का मत्प्राणा मदर्थे त्यक्तलौकिकाः॥’

अर्थात्—उन का चित्त केवल मुझ में मिल गया था । उन के प्राण मुझ में थे—मैं ही उन का प्राण था । मेरे

लियें, उनने जरा भी संकोच रहित हो, लैकिक आविचार और मर्यादा तुच्छातितुच्छ समझ कर छोड़ दिये।

यह है प्रेम की पराकाष्ठा । ऐसे सुन्दर भाव अन्त प्राप्त करना दुर्लभ है । भगवान् स्वयं ऐसे भक्तों की रखते हैं । आप प्रतिज्ञा करते हैं—

‘ये त्यक्तलोकधर्माश्च भदर्थं तान्विभर्म्यह  
अर्थात्—जिसने भगवान् के लियें लोक धर्म छोड़ दिये  
और भगवान् में ही जो तन्मय हो गया है, भगवान् स  
उस की रक्षा करते हैं ।

जब व्यसन की दशा में भक्त पहुंच जाता है,  
समय उस की अवस्था यों हो जाती है—

“ता नाविदन्मव्यनुषङ्खवद्धियः स्वमात्मानमदस्तथेद  
यथा समाधौ मुनयोब्धितोये नद्यः प्रविष्टा इव नामरूपे  
अर्थात्—उस समय भक्त भगवान् में इतना तो तन्मय  
तल्लीन हो जाता है कि जिस प्रकार मुनि को समाधि  
अपने शरीर का अनुसन्धान नहीं रहता अथवा जिस प्र  
समुद्र में नदी अपने नाम और रूप सहित प्रविष्ट  
जाती है उसी प्रकार भक्त को भी अपने देहादिक  
बोध नहीं रहता ।

उस समय तो—

‘देहं च नश्वरभवस्थितसुत्थितं वा ।’

‘वासो यथा परिकृतं भद्रिमदान्धः ॥’

उस महात्मा की अवस्था मादिरा के नशे में मत्त हुए मनुष्य जैसी हो जाती है जो अपने आप को भी भूल जाता है । और अपने ही आनन्द में मस्त हो जाता है ।

किन्तु स्मरण रहे यह अवस्था अत्यन्त ही दुर्लभ है । कहा गया है—

‘एतादृशस्तु पुरुषः कोटिष्वपि सुदुर्लभः ।’  
अर्थात् ऐसा पुरुष करोड़ों महात्मा ओ में भी दुर्लभ है ।

इस ‘एतादृशस्तु०’ पर प्रकाश लिखते हुए आचार्य श्री अपने निवन्ध में लिखते हैं—

‘एतादृशस्तु दुर्लभः । ज्ञानमिश्रो भक्तः प्रेमयुक्तस्ततोपि दुर्लभस्तत्रापि सदा प्रेमपुतः । तस्य भगवत्सायुज्यं भवतीति किं वक्तव्यम् ।’

अर्थात्—ऐसा महात्मा पुरुष तो अत्यन्त दुर्लभ है । लोक में ज्ञान मिश्र भक्त मिलने कठिन नहीं हैं किन्तु प्रेम-युक्त ज्ञानी भक्त, लोक में मिलना दुर्लभ है । इस में भी जो सदा भगवत्प्रेम में मश्य रहता हो अर्थात् जिसने लौकिकालौकिक सर्व प्रपञ्चों का परित्याग कर दिया है और

लियें, उनने जरा भी संकोच रहित हो, लौकिक आचार विचार और मर्यादा तुच्छातितुच्छ समझ कर छोड़ दिये थे ।

यह है प्रेम की पराकाष्ठा । ऐसे सुन्दर भाव अन्यत्र प्राप्त करना दुर्लभ है । भगवान् स्वयं ऐसे भक्तों की सुध रखते हैं । आप प्रतिज्ञा करते हैं—

‘ये त्यक्तलोकधर्माश्च मदर्थं तान्विभर्मर्धहम्’  
अर्थात्—जिसने भगवान् के लिये लोक धर्म छोड़ दिये हैं और भगवान् में ही जो तन्मय हो गया है, भगवान् स्वयं उस की रक्षा करते हैं ।

जब व्यसन की दशा में भक्त पहुंच जाता है उस समय उस की अवस्था यों हो जाती है—

“ता नाविदन्मयनुषङ्गच्छधियः स्वमात्मानमदस्तथेदम् ।  
यथा समाधौ मुनयोन्धितोये नद्यः प्रविष्टा इव नामरूपे ॥”  
अर्थात्—उस समय भक्त भगवान् में इतना तो तन्मय और तल्लीन हो जाता है कि जिस प्रकार मुनि को समाधि में अपने शरीर का अनुसन्धान नहीं रहता अथवा जिस प्रकार समुद्र में नदी अपने नाम और रूप सहित प्रविष्ट हो जाती है उसी प्रकार भक्त को भी अपने देहादिक का बोध नहीं रहता ।

सुन कर ब्रजखी बड़ी क्षुब्ध हुई । किन्तु अन्त में साहस कर बोली—

“नाथ, इस प्रकार का नृशंस भाषण आपको शोभा नहीं देता । जरा हमारी तरफ देखो तो सही । हमने आप के पीछे सबका त्याग कर दिया है । लोक में वॉध रखने-वाली दुर्दमनीय माया का भी हमने आपके लिये परित्याग कर दिया है । अच्छे से अच्छे विषय भोग को भी हमने उस प्रकार तज दिया है जिस प्रकार क्षीण फल वृक्ष को विहंगम वृन्द ! केवल आपके चरण शरण का भरोसा रख कर हमने अपने पति, पुत्र, बन्धु पिता इत्यादि का भय भी उसी प्रकार छोड़ दिया है जिस प्रकार मार्कण्डेय ने शिव की शरण पाकर यम का भय छोड़ दिया था ! नाथ ! हम आपके भक्त हैं । भक्त की रक्षा भगवान् नहीं करेगा तो और कौन करेगा ? आपने हमें पति पुत्र इत्यादि की याद दिलाई है यह ठीक है । किन्तु नाथ ! यह उन लोगों के लिये सम्भव है जिनने अभी तक आपके चरणारविन्द के मधुर मकरन्द को एक बार भी नहीं आस्वादित किया । हमारे लिये तो धन, गृह, पुत्र पति जो भी कुछ हो, आप हो । हमने तो अपनी आत्मा को आप में समर्पित कर दिया है । जो कुशल मनुष्य इस संसार को आर्ति बढ़ाने वाला जान लेता है वह कभी इसके माया जाल में नहीं फँसता । वह तो केवल आप को ही अपना लक्ष्य मानता

जो एक मात्र भगवत्प्रेम में पागल बन गया है, जिसे भगवत्प्रेम का व्यसन लगा गया है, वह तो अत्यन्त ही दुर्लभ है। ऐसे भक्त की अवस्था का वर्णन हमारी वाणी अथवा लेखिनी करने में सर्वथा असमर्थ है। इसी लिये श्रीमद्भूलभाचार्य ने कहा है—

**‘भक्तिः स्वतन्त्रा शुद्धा च दुर्लभेति न सोच्यते ।’**

ऐसी दुर्लभ भक्ति का श्रीहरिरायजी ने इस प्रकार वर्णन किया है—

लोकवेदभयाभावो यत्र भावातिरेकतः ।  
सर्वबाधकतास्फूर्तिः पुष्टिमार्गः स कथ्यते ॥

अर्थात्—जहाँ भगवद्भावना अत्यन्त प्रबल हो जाने से पति पुत्रादि लोक भय और नरकादि परलोक भय नहीं रहता तथा जब यह बोध हो उठे कि ‘प्रभु प्रेम काल कर्म स्वभावादि सब का बाधक है’ यही शुद्ध पुष्टि भक्ति है।

भगवान् के वेणुरव से जब अपने २ गृहका परित्याग कर ब्रजस्थी भगवान् के समीप बन मे पहुंचीं तब भगवान् ने कहा था कि ‘हे ब्रजसुन्दरी गण, आपका अपने गृहकार्य को परित्याग कर रात्रि के समय एकान्त में परपुरुष के पास आना योग्य नहीं है।’ आप लोग वापस जाय। क्यों कि यह आपका कार्य सर्वथा अनुचित, अस्वर्गीय, अयशस्कर और लोक में निन्दनीय हुआ है। भगवान् के ऐसे वचन

सुन कर ब्रजस्त्री बड़ी क्षुब्ध हुई । किन्तु अन्त में साहस कर बोली—

“नाथ, इस प्रकार का नृशंस भाषण आपको शोभा नहीं देता । जरा हमारी तरफ देखो तो सही । हमने आप के पीछे सबका त्याग कर दिया है । लोक में वाँध रखने-वाली दुर्दमनीय माया का भी हमने आपके लिये परित्याग कर दिया है । अच्छे से अच्छे विषय भोग को भी हमने उस प्रकार तज दिया है जिस प्रकार क्षीण फल वृक्ष को विहंगम बृन्द ! केवल आपके चरण शरण का भरोसा रख कर हमने अपने पति, पुत्र, बन्धु पिता इत्यादि का भय भी उसी प्रकार छोड़ दिया है जिस प्रकार मार्कण्डेय ने शिव की शरण पाकर यम का भय छोड़ दिया था ! नाथ ! हम आपके भक्त हैं । भक्त की रक्षा भगवान् नहीं करेगा तो और कौन करेगा ? आपने हमें पति पुत्र इत्यादि की याद दिलाई है यह ठीक है । किन्तु नाथ ! यह उन लोगों के लिये सम्भव है जिनने अभी तक आपके चरणारविन्द के मधुर मकरन्द को एक बार भी नहीं आस्वादित किया । हमारे लिये तो धन, गृह, पुत्र पति जो भी कुछ हो, आप हो । हमने तो अपनी आत्मा को आप में समर्पित कर दिया है । जो कुशल मनुष्य इस संसार को आर्ति बढ़ाने वाला जान लेता है वह कभी इसके माया जाल में नहीं फँसता । वह तो केवल आप को ही अपना लक्ष्य मानता

है। इस लियें नाथ, हमपर दया करो। हमारी चिर संवर्धित आशा लता पर अमृत वारि का वर्षण करो। नाथ! आज अपने अमृतोपम मधुर संभाषण से हमारी इस तस काया को शीतल करो। आज हमें अपने इस किसलय कोमल बाहु युगल से अपने भवच्छिद वक्षस्थल में वेष्टित कर हमारे ताप दूर करिये। नाथ, आप निदुर बन कर हमें ब्रज में वापस जाने का आदेश दे रहे हैं किन्तु यह आप निर्मान्त सत्य मानिये कि अब हमारे में वहां लौटने की शक्ति नहीं है। यदि हम आपके द्वारा प्रतारित हुईं तो सत्य समझिये इस नश्वर देहका परित्याग कर हम आज ही आप में अनश्वर रूप हो मिल जायगी। कन्दर्प दर्प दलन निदुर! जरा अपने मधुर श्रीजङ्ग का तो एक बार निरीक्षण करो। क्यों ऐसा विश्व विमोहक रूप लेकर यहां आये हो! आपके इस मदन हृदय मथन रूपको देखकर कहो तो सही ऐसी त्रिलोक में कौन सी सती द्वी है जो अपने आर्य चरित से विचालित न हो जाय। इस से नाथ! हम पर दया करो। आज हमें अपनी सेवा में लेकर कृतार्थ करो।”

इस प्रकार हृदय को द्रवित करने वाले गोपीजनों के वाक्य सुन भगवान् मुख्य हो गये।

इस अवतरण के देने का तात्पर्य यह है कि श्रीगोपीजनों की भक्ति इतनी बड़ी चढ़ी थी कि उनको जब भगवान्

ने उनके कार्य का दिग्दर्शन करा पर लोक भय दिया था । तथा भाई, पिता, पति इत्यादि का नाम निर्देश कर जब लोक भय दिया था तब भी वे अचल रही थीं ।

इस जगह “सर्व वाधकतास्फूर्तिः” का अर्थ हम यह भी कर सकते हैं कि ‘वैदिक कर्मादि और दैहिकादि लौकिक कर्म भगवद्घक्ति के प्रतिवन्ध हैं यह जब मालूम होने लगे वह शुद्ध पुष्टि भक्ति है’

इस सन्दर्भ से पाठक गण शुद्ध पुष्टि भक्त और शुद्ध पुष्टि भक्ति के अधिकार को जान सकेंगे । जब मनुष्य शुद्ध पुष्टि भक्ति की अवस्था को प्राप्त कर लेता है तब उसे लौकिक या वैदिक कोई भी कर्तव्य करने वाकी अथवा अवश्यक नहीं रहते । ऐसे महापुरुष प्रभु प्रेम में ही तल्लीन रह कर लौकिक वैदिक कर्तव्य कर नहीं सकते ।

ऐसे महात्मा के लिये श्रीमद्भुमाचार्यजी लिखते हैं—  
 “स्वाश्रमाचारसहित ब्रह्मानुभवसहितमाहात्म्यज्ञानपूर्वकस्तेहो  
 ब्रह्मभावं करोति । तादृशश्रेत् परिचर्या सहितो भवेत् ।  
 तदा सा परिचर्या आनन्दरूपा सती त्रयोदशगुणा भवेत् ।  
 तदा फलरूपायां तस्यां स्वाश्रमाचारादिकरणं फलानुभवप्र-  
 तिवन्धकमिति फलत्वेनानुभवे स्वाश्रमाचारास्त्यक्तव्याः ।  
 यदा ब्रह्मभावं गतस्य । अत्यधा कर्तव्या इति निष्कर्षः ।”

अर्थात्—अपने २ आश्रम मर्यादा का आचरण करते २ जब ब्रह्म का अनुभव और भगवन्माहात्म्य का ज्ञान होने लगे और इसके अनन्तर प्रभु में स्वेह होने लगे तो वह भक्ति अथवा स्वेह ब्रह्मभाव उत्पन्न करता है । अर्थात् इस अवस्था पर पहुंच जानेपर उसे ब्रह्म का साक्षात्कार होता है । पूर्वोक्त सर्वगुणसहित स्वेह यदि प्रभुसेवा सहित हो तो वह सेवा त्रयोदश गुण वाली कहलाती है । कालान्तर में यही सेवा आनन्दरूपा हो कर फल रूपा हो जाती है । उस उत्कृष्ट प्रेमा भक्ति का अनुभव करने में वर्ण-श्रमादि वैदिक धर्म प्रतिबन्धक होने लगते हैं । इस अवस्था में इन धर्मों का परित्याग करना पड़ता है । किन्तु जो ऐसी भूमिका में नहीं पहुंचे उनके लिये तो वर्णश्रम-धर्म सर्वथा मान्य हैं ।'



## पुष्टिमार्ग के सेव्य श्रीकृष्ण ।

भगवान् श्रीकृष्ण ही इस पुष्टिमार्ग में सर्वोपरि गिने गये हैं और इन्हीं की इस मार्ग में परिचर्या होती है । वेदके दिव्याकार प्रभु श्रीकृष्ण ही हैं । आप पूर्णकला सहित यहाँ पधारे थे इसलियें आप अवतारी होनेपर भी अवतार कहे जाते हैं । आपका प्राकृत्य होता है किसीके द्वारा अवतार नहीं । आप दिव्य स्वरूप से यहाँ प्रकट हुए हैं इस वात का साक्ष्य भगवान् स्वयं अपने को घतलाते हैं । गीतामें आप आज्ञा करते हैं—

जन्मकर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः ।  
त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोर्जुन ॥

अर्थात्—‘हे अर्जुन मेरे जन्म और कर्म दोनों दिव्य हैं । जो मनुष्य ये वात भली प्रकार जान लेता है वह फिर दुःख नहीं पाता और अन्तमें मुझे प्राप्त करता है ।’ किन्तु यह वात सर्वत्र और सर्वदा प्राप्त नहीं होती इसी वातको प्रभुने यों कहा है—

मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद्यतति सिद्धये ।

यततामपि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तत्त्वतः ॥

हजारों मनुष्यों में से थोड़े ही मुझे जानने और प्राप्त करने का यत्न करते हैं किन्तु उन थोड़े मनुष्यों में से भी कोई ही मुझे तत्त्वतः जान सकता है ।

भूत भविष्य वर्तमान सब भगवान् श्रीकृष्ण जानते हैं किन्तु उनको कोई नहीं जानता । आप मायारूपी जवनिका से ढके हुए हैं इस लिये आपके प्रकृत स्वरूप को सर्वसाधारण नहीं जान सकते । यद्यपि वे दिव्य स्वरूप से अलक्ष्य हैं, अस्पर्श्य, अगोचर और अप्राप्य हैं किन्तु अनन्य भाव से निरन्तर स्मरण करने वाले के लिये वे सुलभ हो जाते हैं । अनन्य भावभक्ति से ही भगवान् श्रीकृष्ण प्रसन्न होते हैं । जिनके अन्तः करण कामक्रोधादिक से मलिन हैं ऐसे साधारण मनुष्यों के लिये भगवान् दुर्लभ हैं । किन्तु जो लोग आपके चरणारविन्द का ध्यान प्रत्येक क्षण किया करते हैं उनको आप सहज में ही दर्शन देते हैं । भक्त की इच्छा के अनुकूल आप भक्तों के अनुग्रहार्थ स्वरूप धारण करते हैं ।

उत्कलदेश के राजा की सभा में एक समय विवाद खड़ा हुआ । विवाद के विषय थे—मुख्य शास्त्र कौनसा ? परब्रह्म परमात्मा कौन ? मुख्य मन्त्र कौन सा ? और मनुष्य

का कर्तव्य क्या है ? श्रीमद्भुताचार्यजी जिस समय उत्कल पधारे उस समय यह वाद चल रहा था । श्रीमहाप्रभुजी के साथ सात दिन तक इस का विवाद होता रहा । श्रीमहाप्रभुजी को पण्डितों के साथ विवाद बढ़ाना अभीष्ट नहीं था क्यों कि पण्डितवर्ग अपनी वात को मनाने का वितण्डा खड़ा करना चाहते थे । फलतः श्रीमहाप्रभुजीने राजा से कहा कि 'राजन्, इस समा में वाद तो यथार्थ चल नहीं सकता इस लिये यही वात श्रीजगन्नाथजी को क्यों न पूछी जाय । वे जो कहें सो सर्वथा मानने लायक होगी ।' निदान श्रीजगन्नाथजी के मंदिर में कागद कलम इत्यादि रख सब बाहर निकल आये और किंवाड बंद कर दिये गये । कुछ देर बाद कपाट खोलकर देखा तो कागज पर निम्नाङ्कित श्लोक लिखा हुआ था—

एकं शास्त्रं देवकीपुत्रगीत  
मेको देवो देवकीपुत्र एव ।  
मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि  
कर्माप्येकं तस्य देवस्य सेवा ॥

अर्थात् शास्त्रों में केवल एक ही गोविन्द द्वारा कही गई श्रीमद्भगवद्गीता है, देवों में एक देवकी पुत्र श्रीकृष्ण ही सर्व श्रेष्ठ हैं । मध्य उनके नाम हैं और जीव का एक मात्र कर्तव्य भगवान् की सेवा करना है ।

मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद्यतति सिद्धये ।

यततामपि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तत्त्वतः ॥

हजारों मनुष्यों में से थोड़े ही मुझे जानने और प्राप्त करने का यत्न करते हैं किन्तु उन थोड़े मनुष्यों में से भी कोई ही मुझे तत्त्वतः जान सकता है ।

भूत भविष्य वर्तमान सब भगवान् श्रीकृष्ण जानते हैं किन्तु उनको कोई नहीं जानता । आप मायारूपी जवनिका से ढके हुए हैं इस लिये आपके प्रकृत स्वरूप को सर्वसाधारण नहीं जान सकते । यद्यपि वे दिव्य स्वरूप से अलक्ष्य हैं, अस्पर्श्य, अगोचर और अप्राप्य हैं किन्तु अनन्य भाव से निरन्तर स्मरण करने वाले के लिये वे सुलभ हो जाते हैं । अनन्य भावभक्ति से ही भगवान् श्रीकृष्ण प्रसन्न होते हैं । जिनके अन्तः करण कामक्रोधादिक से मलिन हैं ऐसे साधारण मनुष्यों के लिये भगवान् दुर्लभ हैं । किन्तु जो लोग आपके चरणारविन्द का ध्यान प्रत्येक क्षण किया करते हैं उनको आप सहज में ही दर्शन देते हैं । भक्त की इच्छा के अनुकूल आप भक्तों के अनुग्रहार्थ स्वरूप धारण करते हैं ।

उत्कलदेश के राजा की सभा में एक समय विवाद खड़ा हुआ । विवाद के विषय थे—मुख्य शास्त्र कौनसा ? परब्रह्म परमात्मा कौन ? मुख्य मत्र कौन सा ? और मनुष्य

का कर्तव्य क्या है ? श्रीमद्भुताचार्यजी जिस समय उत्कल पधारे उस समय यह वाद चल रहा था । श्रीमहाप्रभुजी के साथ सात दिन तक इस का विवाद होता रहा । श्रीमहाप्रभुजी को पण्डितों के साथ विवाद बढ़ाना अभीष्ट नहीं था क्यों कि पण्डितवर्ग अपनी बात को मनाने का वितण्डा खड़ा करना चाहते थे । फलतः श्रीमहाप्रभुजीने राजा से कहा कि 'राजन्, इस सभा में वाद तो यथार्थ चल नहीं सकता इस लिये यही बात श्रीजगन्नाथजी को क्यों न पूछी जाय । वे जो कहें सो सर्वथा मानने लायक होगी ।' निदान श्रीजगन्नाथजी के मंदिर में कागद कलम इत्यादि रख सब बाहर निकल आये और किंवाड वंद कर दिये गये । कुछ देर बाद कपाट खोलकर देखा तो कागज पर निमाङ्कित श्लोक लिखा हुआ था—

एकं शास्त्रं देवकीपुत्रगीत  
मेको देवो देवकीपुत्र एव ।  
मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि  
कर्माप्येकं तस्य देवस्य सेवा ॥

अर्थात् शास्त्रों में केवल एक ही गोविन्द द्वारा कही गई श्रीमद्भगवद्गीता है, देवों में एक देवकी पुत्र श्रीकृष्ण ही सर्व श्रेष्ठ हैं । मन्त्र उनके नाम हैं और जीव का एक मात्र कर्तव्य भगवान् की सेवा करना है ।

मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद्यतति सिद्धये ।

यततामपि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तत्त्वतः ॥

हजारों मनुष्यों में से थोड़े ही मुझे जानने और प्राप्त करने का यत्न करते हैं किन्तु उन थोड़े मनुष्यों में से भी कोई ही मुझे तत्त्वतः जान सकता है ।

भूत भविष्य वर्तमान सब भगवान् श्रीकृष्ण जानते हैं किन्तु उनको कोई नहीं जानता । आप मायारूपी जवनिका से ढके हुए हैं इस लिये आपके प्रकृत स्वरूप को सर्वसाधारण नहीं जान सकते । यद्यपि वे दिव्य स्वरूप से अलक्ष्य हैं, अस्पर्श्य, अगोचर और अप्राप्य हैं किन्तु अनन्य भाव से निरन्तर स्मरण करने वाले के लिये वे सुलभ हो जाते हैं । अनन्य भावभक्ति से ही भगवान् श्रीकृष्ण प्रसन्न होते हैं । जिनके अन्तः करण कामक्रोधादिक से मलिन हैं ऐसे साधारण मनुष्यों के लिये भगवान् दुर्लभ हैं । किन्तु जो लोग आपके चरणारविन्द का ध्यान प्रत्येक क्षण किया करते हैं उनको आप सहज में ही दर्शन देते हैं । भक्त की इच्छा के अनुकूल आप भक्तों के अनुग्रहार्थ स्वरूप धारण करते हैं ।

उत्कलदेश के राजा की सभा में एक समय विवाद खड़ा हुआ । विवाद के विषय थे—मुख्य शास्त्र कौनसा ? परब्रह्म परमात्मा कौन ? मुख्य मत्र कौन सा ? और मनुष्य

का कर्तव्य क्या है ? श्रीमद्भुमाचार्यजी जिस समय उत्कल पधारे उस समय यह वाद चल रहा था । श्रीमहाप्रभुजी के साथ सात दिन तक इस का विवाद होता रहा । श्रीमहाप्रभुजी को पण्डितों के साथ विवाद बढ़ाना अभीष्ट नहीं था क्यों कि पण्डितवर्ग अपनी वात को मनाने का वितण्डा खड़ा करना चाहते थे । फलतः श्रीमहाप्रभुजीने राजा से कहा कि 'राजन्, इस सभा में वाद तो यथार्थ चल नहीं सकता इस लिये यही वात श्रीजगन्नाथजी को क्यों न पूछी जाय । वे जो कहें सो सर्वथा मानने लायक होगी ।' निदान श्रीजगन्नाथजी के मंदिर में कागद कलम इत्यादि रख सब बाहर निकल आये और किंवाड घंट कर दिये गये । कुछ देर बाद कपाट खोलकर देखा तो कागज पर निमाङ्कित श्लोक लिखा हुआ था—

एकं शास्त्रं देवकीपुत्रगीत  
मेको देवो देवकीपुत्र एच ।  
मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि  
कर्माप्येकं तस्य देवस्य सेवा ॥

अर्थात् शास्त्रों में केवल एक ही गोविन्द द्वारा कही गई श्रीमद्भगवद्गीता है, देवों में एक देवकी पुत्र श्रीकृष्ण ही सर्व श्रेष्ठ हैं । मन्त्र उनके नाम हैं और जीव का एक मात्र कर्तव्य भगवान् की सेवा करना है ।

विद्वानोंने आपके विजयको स्वीकार किया ।

भगवान् श्रीकृष्णको वेद और वेदान्तों में ब्रह्म, स्मृति में परमात्मा, और भागवत में भगवान् शब्दों से सम्बोधित किया है । ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र तीनों हमारे यहां गुणावतार माने गये हैं किन्तु भगवान् श्रीकृष्ण निर्गुण और परब्रह्म हैं । भगवान् क्षर और अक्षर से भी उत्तम हैं । इसी से पुरुषोत्तम हैं । गीताजी में कहा है—

यस्मात्क्षरमतीतोहमक्षरादपि चोत्तम ।

अतोस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥

क्षर अर्थात् तुच्छ क्षयशाली—छोटी से छोटी वस्तु से लेकर ब्रह्मा पर्यन्त क्षर है । और अक्षर है गणितानन्द अक्षर ब्रह्म । भगवान् श्रीकृष्ण के कई प्रकार के अवतार हैं । अंशावतार, कलावतार और आवेशावतार इस प्रकार भगवान् कई प्रकार से यहां अवतार ग्रहण करते हैं । जब भगवान् व्यापि वैकुण्ठ में विराजते हैं तब आप की संज्ञा पुरुषोत्तम नाम से होती है । जब यहां प्रकट होते हैं तब वेही श्रीकृष्ण कहाते हैं ।

वैष्णवों के सेव्य श्रीकृष्ण ही हैं । वेही परब्रह्म हैं । अक्षर ब्रह्म भी भगवान् श्रीकृष्ण के अंश हैं । वेदों में अक्षर ब्रह्म को भगवान् श्रीकृष्ण की विपाद्विभूति कहा गया है । अन्य देवता उन के ही अङ्ग हैं । ‘कृष्णस्तु भगवान्त्वयम्’

इस श्रीमद्भागवत के कथन से श्रीकृष्ण ही पूर्ण पुरुषोत्तम सिद्ध होते हैं ।

कृष्णभूवाचकः शब्दो पश्च निर्वृतिवाचकः ।

तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते ॥

कृष्ण संज्ञा में दो शब्द हैं । इस में पहले शब्द कृष्ण का अर्थ होता है सत्ता और दूसरे एकार का अर्थ आनन्द है । इन दोनों के एक होने से श्रीकृष्ण का अर्थ सच्चिदानन्द होता है ।

श्रीकृष्ण द्विभुज और चतुर्भुज रूप से अनेक स्थलों में विराजते हैं । वैकुण्ठ में चतुर्भुज स्वरूप से और गोलोक, गोकुल में द्विभुज रूप से लक्षित होते हैं । अपने स्वरूपवल से निःसाधनों का उद्घार करने के लिये भगवान् का अवतार होता है । नन्दब्रज में श्रीकृष्ण का प्रकट होता भी इसी लिये था । आपने अनेक प्रकार की लीला ब्रज में की थीं । उन में से गोवर्धनधारण लीला वडी अद्भुत थी । नाथद्वार में स्थित श्रीनाथजी का स्वरूप उसी गोवर्धनधारण के समय का है ।

पुष्टिमार्ग में जिन्हीं सेव्य भगवान् की मूर्ति हैं वे सब साक्षात् भगवान् श्रीकृष्ण की ही साक्षात् स्वरूपमूर्ति हैं । भक्तिमार्ग की मूर्तियों में साक्षात् पूर्ण पुरुषोत्तम विराजमान हैं । अतः वे मूर्ति ही साक्षात् भगवान् को स्वरूपात्मक

हैं। इसी लिये सम्प्रदाय में उनको मूर्ति न कह कर स्वरूप कहते हैं। ये स्वरूप केवल मध्राधीन नहीं हैं। भक्तिभाव का प्राधान्य होने से यहां आवाहन विसर्जनादि नहीं होता। इसी से इसे प्रतीकोपासना न कह कर स्वरूप सेवा कहते हैं। भगवान् के अनन्त स्वरूप हैं। अतः भगवान् भी उसी धातुमय स्वरूप अथवा मृण्मय स्वरूप में आविर्भूत हो जाते हैं। भक्तकी सेवा और भक्ति जब पराकाष्ठा को पहुंच जाती है तब भगवान् स्वयं उस स्वरूप में प्रत्यक्ष प्रकट हो भक्त को दर्शन देते हैं। इसी लिये स्वरूप के श्रीहस्त को भगवान् का श्रीहस्त, चरण कमल को चरणकमल, एवं प्रयेक अवयव को साक्षात् भगवान् का अवयव समझा जाता है। हमारे यहां ब्रह्मको व्यापक मानते हुए भी साकार माना है। स्वरूप को जो वस्त्रादिक धारण कराये जाते हैं वे भी साक्षात् श्रीहरि को ही धारण कराये जाते हैं।

परब्रह्म श्रीकृष्ण हैं। इनको जब सृष्टि की इच्छा हुई तब आपने प्रकृति का निर्माण किया और इससे महाविष्णुकी उत्पत्ति हुई। ये महाविष्णु भगवान् के सोलहवे अंश थे। यह बात ब्रह्मवैर्त पुराण में लिखी है। इस से भी भगवान् सर्वोपरि गिने जा सकते हैं। श्रीमद्भगवद्गीता में लिखा है—‘विष्टभ्याहभिदं सर्वमेकांशेनस्थितो जगत्।’ अर्थात् यह जगत् श्रीकृष्णके बहुत छोटे से भाग में समा-

विष्ट हो जाता है। श्रीकृष्णस्वर्गी परम और गहन तत्व को ब्रह्मादिक देवता भी नहीं जान सके तब हम लोग तो बहुत ही साधारण हैं हम भगवान् श्रीकृष्ण के स्वरूप को न समझें तो इसमें आश्रय की क्या वात है?

ब्रह्मा, विष्णु और महेश भगवान् के अंश हैं। इनको श्रीकृष्ण की तीन मुख्य गुणावतार महाशक्ति कही गयी हैं। वे ईश्वर के नाम से शास्त्रों में स्मरण किये गये हैं। ब्रह्मा भगवान् की सृष्टि करने वाली, विष्णु जगत् का पालन करने वाली और रुद्र संहार करने वाली शक्तियाँ हैं। ये तीनों परमेश्वर भगवान् श्रीकृष्ण की आज्ञानुसार अपना कर्तव्य पालन करते हैं। ये तीनों देव तीन गुणों के अधिष्ठाता हैं। ब्रह्मा राजस् के, विष्णु सात्त्विक के, एवं रुद्र तामस के अधिष्ठाता हैं। इन तीनों देवताओं पर उपर्युक्त तीनों गुणों की असर थोड़ी बहुत रहा ही करती है। इस लिये ये सगुण ईश्वर हैं। भगवान् पर इन गुणों की असर कुछ भी नहीं रहती अतः भगवान् सर्वोक्तुष्ट हैं और इसी से ये निर्गुण हैं।

‘न प्रतीकेन सह’ इत्यादि वाक्यों से यह समझा जाता है कि अन्य सम्रदायवाले मूर्तिको भगवत्स्वरूप से अलग मानते हैं। किन्तु हमारे सम्रदाय में यह वात नहीं है। भगवान् स्वरूप में ही नित्य विराजते हैं। प्रभु भी भक्त

की भक्ति देख उसी धातुनिर्मित मूर्तिसे प्रकट होते हैं। इस स्वरूप में ही प्रभु अपने सब धर्मों को प्रकट करते हैं। इस लिये स्वरूप को जो शृंगारादिक हम धारण करते हैं वे साक्षात् प्रभुको ही धारण कराये जाते हैं। इस स्वरूप का अपराध साक्षात् भगवान् श्रीकृष्ण का ही अपराध है। इसी लिये शीतक्रतु में भगवान् के आगे अंगीठी रक्खी जाती है और आपके श्री अंग में गद्द प्रभृति धारण कराये जाते हैं तथा ग्रीष्मक्रतु में पंखा, फुवारा, चंदन और इसी प्रकार के शीतोपचार किये जाते हैं। उपासना मार्ग में मूर्तिं के सुख का विचार नहीं है केवल विधिका ही विचार है। भक्ति-मार्ग सेहमार्ग है अतः यहाँ प्रभुके सुखका मुख्य विचार रक्खा गया है। अतः स्वरूप को जिस प्रकार सुख मिले भक्त मात्रको उसी प्रकार आचरण करना चाहिये। इसी दृष्टिको रख हमारे यहाँ सेवा प्रचलित की गई है।

भगवान् श्रीकृष्ण ब्रजभूमि में अपने भक्तों का निरोध करने के लिये आविर्भूत हुए उस समय उनके चार व्यूह थे। वासुदेव, सङ्कर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध। ये ही भगवान् की चार मूर्तिं हैं।

इन चारों मूर्तियों का कार्य भी विभिन्न रहता है। आसुरों को जहाँ जहाँ मुक्ति दी गई है वह वासुदेव का कार्य है। पहले कालात्मना भगवान् संकर्षणके द्वारा मृत्यु उनको मिलती है अनन्तर वासुदेव उनको मुक्ति प्रदान करते हैं।

जिस प्रकार जाग्वल्यमान् अग्नि अपने किरण और मण्डल के सहित अस्तित्व में रहती है अथवा जिस प्रकार सूर्य अपने किरण और मण्डल सहित आविर्भाव ग्रहण करते हैं उसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण भी अपने चार व्यूहों के सहित यहां प्रकट होते हैं । जिस प्रकार सूर्य और अग्निसे उन २ के किरण और मण्डल प्रथक् नहीं है उसी प्रकार भगवान् के ये चार व्यूह भी भगवान् से प्रथक् नहीं हैं ।

जिस प्रकार सूर्य के किरण सूर्य के ही रूपान्तर हैं, उसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण का रूपान्तर ही वासुदेव व्यूह है । इस लिये जिस प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण मुक्तिरूप और सर्वोद्धार समर्थ हैं उसी प्रकार वासुदेव व्यूह भी यह कार्य करने में क्षम्य है ।

जिस प्रकार सूर्य किरणों के आसपास मण्डल होता है उसी प्रकार संकर्षण व्यूह है । संकर्षण में वासुदेव का संकर्षण रूप से भगवान् का आवेप है । इसी लिये ब्रज युवतियोंके साथ आपने भी एक समय लीला की थी । सर्वकर्षक होने से संकर्षण कुठ फलात्मक भी हैं । इनका कार्य असुरोंके संहार करने का है ।

उस मण्डल का ही अंशुरूप प्रद्युम्न व्यूह है । इनका कार्य वंशस्यापन है । अंशु के मण्डल रूप अनिरुद्ध व्यूह हैं । इनका कार्य धर्मरक्षा है । वस्तुगत्या ये चारों व्यूह भगवान् श्रीकृष्ण ही हैं ।

की भक्ति देख उसी धातुनिर्मित मूर्तिसे प्रकट होते हैं। इस स्वरूप में ही प्रभु अपने सब धर्मों को प्रकट करते हैं। इस लिये स्वरूप को जो शृंगारादिक हम धारण करते हैं वे साक्षात् प्रभुको ही धारण कराये जाते हैं। इस स्वरूप का अपराध साक्षात् भगवान् श्रीकृष्ण का ही अपराध है। इसी लिये शीतक्रतु में भगवान् के आगे अंगीठी रक्खी जाती है और आपके श्री अंग में गद्द प्रभृति धारण कराये जाते हैं तथा श्रीष्मक्रतु में पंखा, फुवारा, चंदन और इसी प्रकार के शीतोपचार किये जाते हैं। उपासना मार्ग में मूर्ति के सुख का विचार नहीं है केवल विधिका ही विचार है। भक्ति-मार्ग स्वेहमार्ग है अतः यहाँ प्रभुके सुखका मुख्य विचार रक्खा गया है। अतः स्वरूप को जिस प्रकार सुख मिले भक्त मात्रको उसी प्रकार आचरण करना चाहिये। इसी दृष्टिको रख हमारे यहाँ सेवा प्रचलित की गई है।

भगवान् श्रीकृष्ण ब्रजभूमि में अपने भक्तों का निरोध करने के लिये आविर्भूत हुए उस समय उनके चार व्यूह थे। वासुदेव, सङ्कर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध। ये ही भगवान् की चार मूर्तिहैं।

इन चारों मूर्तियों का कार्य भी विभिन्न रहता है। आसुरों को जहाँ जहाँ मुक्ति दी गई है वह वासुदेव का कार्य है। पहले कालात्मना भगवान् संकर्षणके द्वारा मृत्यु उनको मिलती है अनन्तर वासुदेव उनको मुक्ति प्रदान करते हैं।

जिस प्रकार जाज्वल्यमान् असि अपने किरण और मण्डल के सहित अस्तित्व में रहती है अथवा जिस प्रकार सूर्य अपने किरण और मण्डल सहित आविर्भाव ग्रहण करते हैं उसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण भी अपने चार व्यूहों के सहित यहां प्रकट होते हैं । जिस प्रकार सूर्य और अग्निसे उन २ के किरण और मण्डल प्रथक् नहीं है उसी प्रकार भगवान् के ये चार व्यूह भी भगवान् से प्रथक् नहीं हैं ।

जिस प्रकार सूर्य के किरण सूर्य के ही रूपान्तर हैं, उसी प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण का रूपान्तर ही वासुदेव व्यूह है । इस लिये जिस प्रकार भगवान् श्रीकृष्ण मुक्तिरूप और सर्वोद्धार समर्थ हैं उसी प्रकार वासुदेव व्यूह भी यह कार्य करने में क्षम्य है ।

जिस प्रकार सूर्य किरणों के आसपास मण्डल होता है उसी प्रकार संकर्षण व्यूह है । संकर्षण में वासुदेव का संकर्षण रूप से भगवान् का आवेप है । इसी लिये ब्रज युवतीयोंके साथ आपने भी एक समय लीला की थी । सर्वकर्वक होने से संकर्षण कुछ फलात्मक भी हैं । इनका कार्य असुरोंके संहार करने का है ।

उस मण्डल का ही अंशुरूप प्रद्युम्न व्यूह है । इनका कार्य वंशस्थापन है । अंशु के मण्डल रूप अनिरुद्ध व्यूह हैं । इनका कार्य धर्मरक्षा है । वस्तुगत्या ये चारों व्यूह भगवान् श्रीकृष्ण ही हैं ।

भगवान् का प्राकट्य दो प्रकार से होता है । स्वरूप से और कार्यसे । श्रीमद् भागवत के दशमस्कन्ध के चार अध्यायों में क्रमसे चतुर्व्यूह का प्राकट्य मथुरामें कार्यरूपसे हुआ था । तीनों व्यूहों के सहित श्रीपुरुषोत्तम का स्वरूपतः प्राकट्य मथुरा में ही हुआ था । कंस से देवकी का मृत्युनिवारण आपने प्रकट होकर किया इस लिये वासुदेव व्यूहका प्राकट्य भगवान् का कार्य रूप से था ।

बलदेव और वासुदेव के सहित पुरुषोत्तम का ब्रज में प्राकट्य स्वरूपतः है । ब्रज में आपका प्राकट्य कार्यतः भी है । क्यों कि वहां आपने निःसाधन ब्रजजनों का उद्धार किया था ।

भगवान् श्रीकृष्ण जिस समय भूतल पर विराजते हैं उस समय वे अपने स्वरूप बल से जीवों का उद्धार करते हैं । और जब आप तिरोहित रहते हैं उस समय भक्तिके द्वारा जीवों का उद्धार होता है ।

---



---

## ब्रह्मसम्बन्ध ।

---

ब्रह्मवाद का सब से बड़ा सिद्धान्त है ब्रह्मसंबंध अथवा आत्मनिवेदन । यह वाल्मीकि पुष्टिमार्गीय दीक्षा है । यह चात श्रीमहाप्रभुजी ने कोई नई नहीं निकाली । ब्रह्मसंबंध वेद, गीता, ब्रह्मसूत्र और भागवत में प्रमाणित है । यदि सच कहा जाय तो यह है कि श्रीमहाप्रभुजी ने अपनी तरफ से कोई चात की ही नहीं है और न कोई अपना खास सिद्धान्त जनता को घतलाया ही । आपने तो केवल उनचातों को प्रकट किया जो वेद, गीता, सूत्र और भागवत में छुपी हुई पड़ी थीं । ब्रह्मसंबंध भी उन्हीं प्रस्थान चतुष्पृष्ठ में अनुस्यूत है ।

वेदों में लिखा है—

‘ स वा अथमात्मा सर्वेषां भूतानामधिपतिः ।  
सर्वेषां भूतानां राजा । तद्यथा रथनाभौ च रथनेमौ  
चाराः सर्वे समर्पिताः । एवमेवास्मिन्नात्मनि सर्वोणि  
भूतानि सर्वे देवाः सर्वे लोकाः सर्वे प्राणाः सर्वे एत

आत्मनः समर्पिताः ।' अर्थात्—यह जो सब प्राणी मात्र का अधिपति विश्वात्मा प्रसिद्ध परमात्मा है वह सब प्राणीमात्र का राजा है। जिस प्रकार रथ के चक्र की नाभी और नेमी में सब आरा अर्पित हैं उसी प्रकार इस परमात्मा के चरणों में सर्वभूत, सर्व लोक, सर्वदेव, सर्वप्राणी और सर्व जीवात्मा समर्पित हैं ।

उपर्युक्त श्रुति मनुष्य और परमात्मा का संबंध बता रही है। सर्व प्राणीओं का मूल परमात्मा होने से उन सब पदार्थों को, अपने आप को एवं अपने से संबंध रखने वाले सबों को परमात्मा के अर्थ निवेदन करना उचित है। आत्मनिवेदन करने से अवश्य ही आध्यात्मिक सुख की वृद्धि होती है ।

यह निश्चय ही याद रखना चाहिये कि यह आत्मसमर्पण या आत्मनिवेदन सर्वशक्तिमान् ईश्वर मगवान् श्रीकृष्ण के अर्थ करने में आता है आचार्य गुरु या और इतर व्यक्ति को आत्मसमर्पण शास्त्रों से निषिद्ध है और उसे हमारे संप्रदाय में स्थान नहीं हैं । केवल आचार्य की साक्षी में और आप के उपदेश से यह निवेदन श्रीठाकुर्जी के समीप होता है ।

आत्मनिवेदन करनेसे हमारा ईश्वर के साथ संबंध स्थापित होता है इसी लिये इसे ब्रह्म संबंध कहते हैं । ब्रह्म

संवंध मष्टके अर्थानुसार इस जीवका ईश्वर के साथ जो सहस्र २ वर्ष पर्यन्त विछोह रहा है और जिसके द्वारा उस संवंध में जो शैथिल्य आ गया है उसे पुनःस्थापित करने की प्रार्थना की है । इसी को पारिभाषिक शब्दों में ब्रह्म संवंध कहते हैं । सर्व शक्तिमान् ईश्वर के साथ संवंध होना इसे ही ब्रह्मसंवंध कहते हैं । ब्रह्मसंवंध हो जानेपर जो शास्त्रीय पांच प्रकार के दोष होते हैं उनकी निवृत्ति हो जाती है इसी बात को महाप्रभुजी भी कहते हैं—

**ब्रह्मसंवंधकरणात्सर्वेषां देहजीवयोः ।**

**सर्वदोषनिवृत्तिर्हि दोषाः पञ्चविधाः स्मृताः ॥८॥**

अब जरा ब्रह्मसंवंध पर आलोचना कर देखें । जीव ब्रह्म का अंश है यह बात क्या वेद, क्या गीता, और क्या सूत्र या भागवत् सर्वत्र प्रमाणित है । जीव ब्रह्म का अंश होनेसे निर्दोष है । किन्तु यह निर्दोषत्व स्वरूपतः है स्वभावतः नहीं । किन्तु कितने ही स्वभावतः दोषों के जीव में आजाने से ब्रह्म का संवंध जीव भूल जाता है । इस अपने भूले हुए संवंध की पुनः याद दिला देना गुरु का कार्य है । जिस समय जीव आचार्य या गुरु की साक्षी में अत्यन्त दीन हो अपनी अवस्था का ध्यान रख अपने और ब्रह्म के संवंधकी याद करता है, सक्षेप में यही ब्रह्मसंवंध है । जो जीव अनादि कालसे अनेक दोषों के आ

जानेसे अपने और श्रीकृष्ण के संबंध को भूल रहा है उसके लियें यह ब्रह्मसंबंध है । जीव ब्रह्म का अंश है और ब्रह्म जीव का अंशी । यह अंशांशी भाव संबंध अतिप्राचीन है । ऐसा कोई भी भगवच्छास्त्र नहीं है जिसमें कि यह ब्रह्मसंबंध न हो ।

ब्रह्मसंबंध शुद्धादैत्यत में एक दीक्षा का नाम है । इस के कुछ अंश भी हैं । जैसे आत्मनिवेदन शरण, या आत्म-समर्पण आत्मनिक्षेप । इन सबों का एकत्रितरूप ब्रह्मसंबंध है । ‘जीव प्रभु का है’ ‘मैं आप का हूँ’ वस यही स्मरण रखना दोष निवृत्ति का सरल उपाय है । दीनता का अनुवाद कर के अपनी वस्तु स्थिति निवेदन कर स्वामी के आगे जो यह कह रहा है कि ‘हे प्रभो, मैं आपका दास हूँ, आप मुझे अपनी शरण में लीजिये । मैं आपकी शरण आया हूँ ।’ उस की अवश्य ही दोष निवृत्ति होती है । प्रभु सर्व समर्थ हैं सब के स्वामी हैं उनको ही भूल जाने का अपराध इस जीवने किया हैं अर्थात् प्रभु के पदार्थों में अपनी अहंता ममता स्थापित की है, और अपने ही पदार्थ समझ स्वामी का अक्षम्य अपराध किया है । इस महान् अपराध की निवृत्ति उन के शरण जा अपना आत्मनिवेदन करने से ही होती है । सत्य, समर्थ और दयालु स्वामी के आगे अपने दोष की निवृत्ति करने का उपाय है तो वह अपने

दोष का स्वीकार और उन से क्षमा प्रार्थना । ब्रह्मसंवंध मी यही है । अपने सर्वसमर्थ ईश्वर के आगें गुरुकी साक्षी में आत्मनिवेदन करना, जीव के यावत् पदार्थ प्रभु के हैं यह स्वीकार करना, तथा अहन्ता ममता वश जीव को जो प्रभु पदार्थ पर अभिमान् हुआ था उस की क्षमा याचना और अपने को प्रभुका दास समझना ही ब्रह्मसंवंध है ।

‘ब्रह्मसंवंध’ शब्द में ब्रह्म शब्द का अर्थ भगवान् पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण है और संवंध का अर्थ है अंशांशी भाव वा स्वस्वामिभाव संवंध । भगवान् के अनेक नाम रहते हुए भी यहां ब्रह्म शब्द इस लिये रखला गया है कि भगवान् श्रीकृष्ण को वेद में ब्रह्म नाम से संबोधित किया गया है । इस ब्रह्मसंवंध मन्त्र को वेदाविरुद्ध बताने के लिये ही यहां ब्रह्म शब्द रखला गया है ।

‘ब्रह्मसम्बन्ध’ का अर्थ है कि “हे स्वामिन्, यह दास आपका है । इसका धन, धन्य, पुत्र, कलत्र और सर्वस्व आपका ही है । मैं अत्यन्त दीन और निःसाधन हूं । मेरे पास मोक्ष के लिये या आपको प्रसन्न करने के लिये कोई भी साधन नहीं है । अतएव हे दयालो, दया कर मुझे आप अपनी सेवा में अङ्गीकार कीजिये । मैं आप ही का हूं ।”

‘ब्रह्मसंवंध’ हो जाने पर प्रत्येक वैष्णव को अपने उपभोग से पूर्व सकल पदार्थ भगवान् के समर्पण करने चाहिये । कोई भी कार्य भगवान् की आज्ञा लेकर ही करना

चाहिये। जैसे घर में अपने पुत्र का विवाह हो तो ठाकुरजी के समीप जा आजानु नतमस्तक हो हाथ जोड़ आत्यंत दीनता और विनय पूर्वक कहना चाहिये “नाथ ! आप के पुत्र का विवाह है। आपकी आज्ञा की इस में अपेक्षा है। विवाह की आज्ञा दीजिये”।

विवाह हो जाय तब नववधु को लाकर ठाकुरजी के सन्मुख दण्डवत करा कहना चाहिये “नाथ ! आपकी आज्ञानुमार आपके दास दासियों में एक दासी की अभिवृद्धि कर ली गई है। कृपालो, आप इसे स्वीकार करिये” इसी प्रकार अपने लियें लाई गई समस्त वस्तु पहले ईश्वर के निवेदन करै। निवेदन का अर्थ विज्ञापन, है दान नहीं; यह बात भूलनी नहीं चाहिये। निवेदन, यदि तात्पर्यतः देखा जाय तो सम्बन्ध स्थापन या सम्बन्ध स्वीकार ही है। ‘ब्रह्मसंबंध’ मन्त्र मानो उपदेश दे रहा है—‘सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं ब्रज’। जगत् के सर्व धर्मों का परित्याग करना हो तो कर दो केवल एक मेरे ही शरण चले आओ, मुझ से संबंध स्थापित कर लो, तुमारा उद्धार हो जायगा।

वैष्णवों को ‘ब्रह्मसम्बन्ध’ दीक्षा अवश्य लेना चाहिये। ‘ब्रह्म सम्बन्ध दीक्षा’ बिना ब्रह्मसम्बन्ध के कोई भी मनुष्य वैष्णव नहीं हो सकता। इसके अतिरिक्त अवैष्णवों को भी इस दीक्षा को खुशी से लेनी चाहिये। वैष्णवी दीक्षा

विना और आचार्य की कृपाके विना भगवान् का सेवक कोई भी मनुष्य नहीं हो सकता । इस लिये वैष्णवी दीक्षा तो अवश्य लेनी चाहिये । दीक्षा वाले पर ही भगवान् प्रसन्न होते हैं । इस लिये मनुष्य मात्र को ब्रह्मसम्बन्ध दीक्षा लेनी चाहिये । जिसने आचार्य के पास से दीक्षा ग्रहण की है उसे भगवान् अवश्य सिद्धि प्रदान करते हैं ।

जिसने दीक्षा पूर्वक, इस ब्रह्मसम्बन्ध मन्त्रको अपने आचार्य को साक्षी रखकर, लिया है उसके कोटि जन्मके पाप नष्ट हो जाते हैं ।

यह ब्रह्मसम्बन्ध दीक्षा आचार्य के पास से ही ली जाती है । वैष्णव या और किसी के पाससे भी ‘आचार्यके द्वारा ही मन्त्र दीक्षा लेने से मनुष्य दोष का भागी होता का ग्रहण’ है । जो भगवान् का भक्त होता है वह आचार्यके ही द्वारा मन्त्र ग्रहण करता है । जो पुरुष अवैष्णव या अन्य वैष्णव के पास दीक्षा ग्रहण करता है उसकी कभी भक्ति सिद्ध नहीं होती । वह श्रीकृष्ण से विमुख हो जाता है । जो मनुष्य आचार्य के अतिरिक्त और किसी के भी पास दीक्षा ग्रहण करता है उसके सर्व वर्म कर्म निष्फल हो जाते हैं । और कोई भी कार्य में उसे अधिकार नहीं रहता । इसलिये वैष्णव आचार्य के अतिरिक्त किसी

के पास मत्र ग्रहण न कर सदा आचार्य गुरुदेव के पास ही दीक्षा लेनी चाहिये ।

गुरु के मुख से कृष्णमत्र जिसके कर्णविवर में प्रवेश करता है । उसे शास्त्रकारों ने महापवित्र गिना है । जिसकी इच्छा ब्रह्मसम्बन्ध लेने की हुई हो उसे परम भाग्यवान् मानना चाहिये ।

शास्त्रों में लिखा है—

‘तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्समित्पाणिः  
ओत्रियं ब्रह्मनिष्ठम्’ अर्थात् जिसे ज्ञानकी इच्छा हो ऐसे शिष्य को दीन हो गुरु के पास जाना चाहिये ।

श्रीगीताजी में भी कहा है—

तद्विद्धि प्राणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया ।

उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्त्वदर्शिनः ॥

भगवान् ने आचार्य को अपना ही स्वरूप माना है आपने कहा है ‘आचार्यं मां विजानीयात्’ अर्थात् आचार्य मेराही स्वरूप है यह निश्चय जानो । इसी लिये हमारे यहां ब्रह्मसंबंध की दीक्षा भी आचार्य द्वारा ही ली जाती है ।

ब्रह्मसंबंध दीक्षा, यह मानो एक महायज्ञ है । इस यज्ञ ब्रह्मसंबंध दीक्षा में कोई भी प्रकारका दोष आता ही की अवश्यकता नहीं है ।

श्रीमहाप्रभुजीने भक्तिमार्ग को सर्वजीवों के उद्धारार्थ प्रचलित किया है। इस दीक्षा को लेनेका सबों का अधिकार समान रूप से है। जिस प्रकार सूर्य के तेज का सब उपयोग कर सकते हैं, जैसे उसमें भेदभाव नहीं है उसी प्रकार भक्तिमें भी जातिभेद या वर्णभेद कुछ भी नहीं है। हर कोई मनुष्य इस दीक्षा को ले सकता है और सबों के दोषों की निवृत्ति समान रूप से ही होती है। ब्रह्म-संबंध आत्मनिवेदन पूर्वक भगवच्छरणागति को सिद्ध करनेवाला है। अत एव इस में सब देह जीव का समान अधिकार है। भगवान् ने भी कहा है—

मां हि पार्थ व्यपाश्रित्य येषि स्युः पा पयोनयः ।  
स्त्रियो वैश्यास्तथा शूद्रास्तेषि यान्ति परां गतिम् ॥

अर्थात् हे अर्जुन, मेरे शरण आनेवाले स्त्री, वैश्य, शूद्रादिक तथा चाहे जितने पापवाले हों सब श्रेष्ठगति को प्राप्त होते हैं।

जिस प्रकार पतित ब्राह्मणों का संध्यावन्दनादि कर्म “ब्रह्मसम्बन्ध करने का अधिकार नहीं है उसी प्रकार लिये विना ब्रह्मसम्बन्ध लिये विना भी सेवा में अधिस्वरूप सेवा का अधिकार नहीं है। इस लिये आत्माके कल्यानहीं होता।” णार्थ और सेवा में अधिकार हो इस लिये जीव को गुरु के पास से दीक्षा अवश्य ग्रहण करनी

चाहिये । जिस प्रकार जन्म से शुद्धप्राय ब्राह्मण भी गायत्री ग्रहण करने से द्विज हो जाता है और फिर उसे ब्राह्मणों-चित् कर्मों के करने का अधिकार हो जाता है उसी प्रकार ब्रह्मसंबंध मन्त्र ग्रहण करने से सेवा में अधिकार हो जाता है । ब्रह्मसंबंध बिना सेवा में अधिकार नहीं हो सकता ।

निर्दीष होने के लिये अहन्ता ममता का त्याग होना चाहिये । ब्रह्मसंबंध लेने पर और मन्त्र के आशय पर हर-घड़ी ध्यान रखने पर अहन्ताममता नाश हो जाती है । जीव को समझ लेना चाहिये कि ये घर, धन, पुत्र, कलन्त्र, सब ईश्वर के ही हैं । मेरा कुछ भी नहीं है । मेरी इनपर अहन्ताममता करना अयोग्य और मेरी यह चेष्टा अनधिकार चेष्टा है ।

मनुष्य इस लोक में जिसके ऊपर अधिक प्रीति रखता आत्मनिवेदन हो वह सर्व वस्तु जैसे देह, धन, प्राण, क्या है ? पुत्र, कलन्त्र समग्र भगवान् के अर्पण करना चाहिये । अर्थात् शास्त्रकी आज्ञा के अनन्तर इनको, प्रभुके और तदीय होनेसे, अपने उपयोग में लाना चाहिये । इसीका नाम है आत्मनिवेदन । इस आत्मनिवेदन के अनन्तर भगवान् के साथ जो अंशांशी संबंध नित्य है उसका वारंवार स्मरण करना इसी को ब्रह्मसंबंध कहते हैं ।

आत्मसमर्पण का भाव देखिये आचार्यचरण किस योग्य-  
रीति से प्रतिपादित करते हैं । आप लिखते हैं—

गृहं सर्वात्मना त्याज्यं तच्चेत्यक्षुं न शक्यते ।  
कृष्णार्थं तत्प्रयुंजीत कृष्णोनर्थस्यवारकः ॥

अर्थात्—घर की ममता सर्वथा त्याज्य है । यदि वह  
ममता छोड़ी न जा सके तो उसे श्रीकृष्णके उपयोग में  
लावे । भगवान् श्रीकृष्ण सब अन्यों के वारक हैं ।

इस आत्मनिवेदन को सर्वत्र और सर्वदा ध्यान में  
रखना चाहिये यह महाप्रभुजी की आज्ञा है । अहन्ता  
ममता का नाश करने के लियें यही सर्वोत्तम उपाय है ।  
इससे यह विदित हो जाता है कि मेरा कुछ भी नहीं है ।  
सब प्रभु का ही है । मैं भी प्रभु का ही हूँ और प्रभु ही  
मेरा सर्वस्व है । मैं प्रभु के आधीन हूँ इस लियें उन की  
आज्ञानुसार ही मुझे चलना चाहिये । दासत्व स्वीकारने  
से मनमें दीनता रहती है इस लियें आत्मनिवेदन को  
प्रत्येक समय में याद रखना चाहिये ।

आत्मसमर्पण एक बड़ा भारी यज्ञ है यह हम पूर्व कह  
आत्मसमर्पण उके हैं । सब शास्त्र यज्ञ करने का उपदेश  
क्या है ? दे रहे हैं । क्यों कि विना यज्ञ के दुःखकी  
निवृत्ति और सुखकी प्राप्ति हो नहीं सकती । पृथ्वी अपना  
तत्त्व देकर धीजका पोषण करती है यह पृथ्वी का यज्ञ है ।

सूर्य अपने किरणों से मनुष्यमात्र को सतेज करता है यह भी उसका एक यज्ञ है। किन्तु ये सब लघुयज्ञ हैं और आत्मसमर्पण एक महान् यज्ञ है। क्यों कि इसमें अहन्ताममतादिक सर्व सामग्रीओंका यज्ञ करने में आता है। यह एक ऐसा महायज्ञ है जिसमें काम, क्रोध, लोभ, मोह, ईर्ष्या, द्वेष, अहंकार सबों को होम कर दिया जाता है और भगवान् से शुद्धप्रेम का दान लिया जाता है। भगवान् स्वयं, जो कुछ भी भक्तिपूर्वक दिया जाय, उसे ग्रहण करते हैं। किन्तु इस आत्मसमर्पण यज्ञ में तो भगवान् को तन, मन, धन सब प्रेम पूर्वक समर्पित किया जाता है। इसलिये यह यज्ञ सर्वयज्ञों में श्रेष्ठ है।

ब्रह्मसंबंध सिद्धान्तानुसार असमर्पित वस्तुओं का त्याग करना चाहिये। और अर्धभुक्त वस्तु स्वामी के कभी भी समर्पित करनी नहीं चाहियें। सब कर्म ब्रह्म के समर्पित करके किये जाते हैं। इस लिये जीव को दोष का भागी नहीं होना पड़ता। इन बातों का ध्यान रख दीक्षित को सर्व कार्य सम्पन्न करने चाहिये। ब्रह्मसंबंध के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है।

ब्रह्मसंबंध करने से जीव के जो पांच दोष हैं उनकी निवृत्ति हो जाती है। जहाँ तक ब्रह्मसंबंध दीक्षा ग्रहण नहीं की जाती वहाँ तक ही ये पांच दोष जीव को सेवामे

बाँवें रहते हैं । ब्रह्मसंबन्ध लिये पीछे जिस प्रकार पुलिस को देखकर चोर भाग जाते हैं उसी प्रकार से सेवा वाधक दोष भी जीव को छोड़ भाग जाते हैं ।

मर्यादा मार्ग में दोष की निवृत्यर्थ ब्राह्मण, क्षत्री या वैश्यादिको प्रायश्चित्त करना पड़ता है किन्तु शुद्धाद्वैत पुष्टिमार्ग में हर कोई जीव भी ब्रह्मसंबंध लेने से शुद्ध हो जाता है अर्थात् उसकी सेवा समयमें वाध करनेवाली दोषनिवृत्ति हो जाती है । ब्रह्मसंबंध मध्य यह प्रायश्चित्त का आधिदैविक स्वरूप है इस लिये जीव के सर्व दोषों की निवृत्ति हो जाती है ।

श्रीमहाप्रभुजी आज्ञा करते हैं—

ब्रह्मसंबंधकरणात् सर्वेषां देहजीवयोः ।  
सर्वथा दोषनिवृत्तिः स्यात् दोषाः पञ्चविधाः स्मृताः ॥

देह और उसके अंग रूप इन्द्रिय, तथा देह के संबंधी स्त्रेही और धनादि के सहित, ब्रह्मसंबंध होता है तब सब में से अपनी ममता हट जाती है और जीव को अपने स्वरूप का ज्ञान हो जाता है ।

ब्रह्मसम्बन्ध हो जाने पर ऐसी शुद्ध मावना रखनी मानो अपने जितने आत्मीय वर्ग हैं या अपना जो भी कुछ है वह सब प्रभुका ही है प्रभुकी आज्ञा से अब नौकर की भाँति मैं इनका उपयोग कर रहा हूँ । मेरा कुछ भी नहीं है । सब प्रभुका ही है ।

सूर्य अपने किरणों से मनुष्यमात्र को सतेज करता है। यह भी उसका एक यज्ञ है। किन्तु ये सब लघुयज्ञ हैं और आत्मसमर्पण एक महान् यज्ञ है। क्यों कि इसमें अहन्ताममतादिक सर्व सामग्रीओंका यज्ञ करने में आता है। यह एक ऐसा महायज्ञ है जिसमें काम, क्रोध, लोभ, मोह, ईर्ष्या, द्वेष, अहंकार सबों को होम कर दिया जाता है और भगवान् से शुद्धप्रेम का दान लिया जाता है। भगवान् स्वयं, जो कुछ भी भक्तिपूर्वक दिया जाय, उसे ग्रहण करते हैं। किन्तु इस आत्मसमर्पण यज्ञ में तो भगवान् को तन, मन, धन सब प्रेम पूर्वक समर्पित किया जाता है। इसलिये यह यज्ञ सर्वयज्ञों में श्रेष्ठ है।

ब्रह्मसंबंध सिद्धान्तानुसार असमर्पित वस्तुओं का त्याग करना चाहिये। और अर्धभुक्त वस्तु स्वामी के कभी भी समर्पित करनी नहीं चाहियें। सब कर्म ब्रह्म के समर्पित करके किये जाते हैं। इस लिये जीव को दोष का भागी नहीं होना पड़ता। इन बातों का ध्यान रख दीक्षित को सर्व कार्य सम्पन्न करने चाहियें। ब्रह्मसंबंध के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है।

ब्रह्मसंबंध करने से जीव के जो पांच दोष हैं उनकी निवृत्ति हो जाती है। जहाँ तक ब्रह्मसंबंध दीक्षा ग्रहण नहीं की जाती वहाँ तक ही ये पांच दोष जीव को सेवामे

वाँधें रहते हैं । ब्रह्मसंबन्ध लिये पीछे जिस प्रकार पुलिस को देखकर चोर भाग जाते हैं उसी प्रकार से सेवा वाधक दोष भी जीव को छोड़ भाग जाते हैं ।

मर्यादा मार्ग में दोष की निवृत्यर्थ ब्राह्मण, क्षत्री या वैश्यादिको प्रायश्चित्त करना पड़ता है किन्तु शुद्धाद्वैत पुष्टिमार्ग में हर कोई जीव भी ब्रह्मसंबंध लेने से शुद्ध हो जाता है अर्थात् उसकी सेवा समयमें वाध करनेवाली दोषनिवृत्ति हो जाती है । ब्रह्मसंबंध मध्य यह प्रायश्चित्त का आधिदैविक स्वरूप है इस लिये जीव के सर्व दोषों की निवृत्ति हो जाती है ।

श्रीमहाप्रसुजी आज्ञा करते हैं—

ब्रह्मसंबंधकरणात् सर्वेषां देहजीवयोः ।

सर्वथा दोषनिवृत्तिः स्यात् दोषाः पंचविधाः स्मृताः ॥

देह और उसके अंग रूप इन्द्रिय, तथा देह के संबंधी स्त्रेही और धनादि के सहित, ब्रह्मसंबंध होता है तब सब में से अपनी ममता हट जाती है और जीव को अपने स्वरूप का ज्ञान हो जाता है ।

ब्रह्मसम्बन्ध हो जाने पर ऐसी शुद्ध भावना रखनी मानो अपने जितने आत्मीय वर्ग हैं या अपना जो भी कुछ है वह सब प्रभुका ही है प्रभुकी आज्ञा से अब नौकर की भाँति मैं इनका उपयोग कर रहा हूँ । मेरा कुछ भी नहीं है । सब प्रभुका ही है ।

ब्रह्मसंबंध मत्रोपदेश लेने के अनन्तर उसका हमेशां स्मरण रखना चाहिये । तथा भगवान् की सेवा शुद्ध अन्तः- करण पूर्वक करनी चाहिये । तभी मत्रोपदेश सफल होता है ।

### परीक्षार्थ प्रश्न ।

ब्रह्मसम्बन्ध क्या है ?

वह किससे लिया जाता है ?

ब्रह्मसम्बन्ध की सिद्धि हो इसके लिये क्या कर्तव्य है ?

असमर्पित वस्तु क्या ग्राह्य हैं ?

ब्रह्मसंबंध दीक्षा की क्या आवश्यकता है ?

आत्मनिवेदन क्या है ?

ब्रह्मसम्बन्ध का फल क्या है ?





ब्रह्मसंबंध मन्त्रोपदेश लेने के अनन्तर उसका हमेशा स्मरण रखना चाहिये । तथा भगवान् की सेवा शुद्ध अन्तः-करण पूर्वक करनी चाहिये । तभी मन्त्रोपदेश सफल होता है ।

### परीक्षार्थी प्रश्न ।

ब्रह्मसम्बन्ध क्या है ?

वह किससे लिया जाता है ?

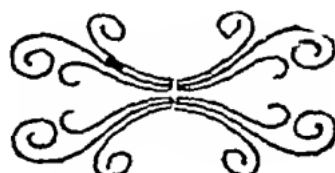
ब्रह्मसम्बन्ध की सिद्धि हो इसके लिये क्या कर्तव्य है ?

असमर्पित वस्तु क्या ग्राह्य हैं ?

ब्रह्मसंबंध दीक्षा की क्या आवश्यकता है ?

आत्मनिवेदन क्या है ?

ब्रह्मसम्बन्ध का फल क्या है ?





ब्रह्मसंबंध मन्त्रोपदेश लेने के अनन्तर उसका हमेशां स्मरण रखना चाहिये । तथा भगवान् की सेवा शुद्ध अन्तः- करण पूर्वक करनी चाहिये । तभी मन्त्रोपदेश सफल होता है ।

परीक्षार्थ प्रश्न ।

ब्रह्मसम्बन्ध क्या है ?

वह किससे लिया जाता है ?

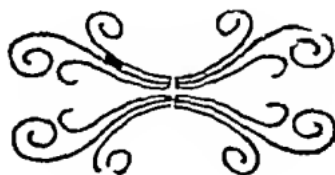
ब्रह्मसम्बन्ध की सिद्धि हो इसके लिये क्या कर्तव्य है ?

असमर्पित वस्तु क्या ग्राह्य हैं ?

ब्रह्मसंबंध दीक्षा की क्या आवश्यकता है ?

आत्मनिवेदन क्या है ?

ब्रह्मसम्बन्ध का फल क्या है ?



## श्रीयमुनाजी

श्रीयमुना नदी हमारे सम्प्रदाय में बड़ी पवित्र गिरि गई हैं। आधिदैविक आप भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र के चतुर्थ यूथ की स्वामिनी हैं। श्रीगंगाजी के स्थान से जो फल प्राप्त होता है वही फल श्रीयमुनाजल के पयः पान करने से होता है। श्रीयमुनाजी का सतत चिन्तवन करने से स्वभाव का विजय होता है। इस से श्रीकृष्णचन्द्र में प्रीति दृढ़ होजाती है।

श्रीयमुनाजी के भक्त को आठ प्रकार की सिद्धि प्राप्त होती है।

श्रीयमुनाजी की सेवा से भगवान् की सेवा करने लायक देह की प्राप्ति होती है।

श्रीयमुनाजी अपने मे भक्ति रखनेवाले भक्त की रति भगवान् श्रीकृष्ण मे चढ़ाती हैं।

भगवत्संवंध होने मे जो २ अडचन आती हैं उनको आप कृपा पूर्वक दूर करती हैं। आप अपने भक्त के

# पतित पावनी जय यमुने !



कितने युग से किसका यमुने करती हो यह आराधन ?  
कितने युगतक किया करोगी इसी तरह का आङ्गाहन ?  
यमुने, क्या फिर एक बार यह भारत वह भारत होगा ?  
क्या एक बार फिर कृष्णचन्द्रका तेरे तीर वास होगा ?

-ब्रज

## श्रीयमुनाजी

श्रीयमुना नदी हमारे सम्प्रदाय में बड़ी पवित्र गिरी गई हैं। आधिदैविक आप भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र के चतुर्थ यूथ की स्वामिनी हैं। श्रीगंगाजी के स्थान से जो फल प्राप्त होता है वही फल श्रीयमुनाजल के पथः पान करने से होता है। श्रीयमुनाजी का सतत चिन्तवन करने से स्वभाव का विजय होता है। इस से श्रीकृष्णचन्द्र में प्रीति दृढ़ होजाती है।

श्रीयमुनाजी के भक्त को आठ प्रकार की सिद्धि प्राप्त होती है।

श्रीयमुनाजी की सेवा से भगवान् की सेवा करने लायक देह की प्राप्ति होती है।

श्रीयमुनाजी अपने मे भक्ति रखनेवाले भक्त की रति भगवान् श्रीकृष्ण में बढ़ती हैं।

भगवत्संवंध होने में जो २ अडचन आती हैं उनको आप कृपा पूर्वक दूर करती हैं। आप अपने भक्त के

अन्तःकरण को इतना निर्मल निर्माण कर देती हैं कि जिस से भक्त के हृदय में भगवान् की भावना उदय हो सके ।

पुष्टिमार्गीय मात्यता के अनुसार भगवान् में जितने धर्म हैं उतने ही धर्म श्रीयमुनाजी में हैं ।

श्रीयमुनाजी अपने भक्त के कलि दोषों को दूर करती हैं ।

अपने भक्तों को भगवान् के अत्यन्त प्रिय बनाती हैं ।

इस देह का नवीन सेवोपयोगी देह तझ्यार करती हैं ।

सम्प्रदाय में श्रीकालिन्दी और श्रीयमुनाजी मिन्न २ मानी गई हैं ।

श्रीमहानुभाव श्रीहरियचरण की अज्ञानुसार श्रीयमुनाजी, श्रीठाकुरजी एवं श्रीमहाप्रसुजी तीनों समान स्वरूप में स्थित हैं । तीनों सेवोपयोगी देह दे सकते हैं । तीनों भक्त का निरोध कर सकते हैं और तीनों ही भाव भावनाओं का दान कर सकते हैं ।

श्रीयमुनाजी के समकक्ष श्रीलक्ष्मीजी भी नहीं हैं । श्रीयमुनाजी का भक्त अवश्य श्रीकृष्णको प्रसन्न कर सकता है ।

श्रीयमुनाजी यम की भगिनी हैं । यम अपनी भगिनी के भक्तों पर कोप करने में असमर्थ हैं ।

परीक्षार्थ प्रश्न ।

श्रीयमुनाजी का स्वरूप और सामर्थ्य क्या है ?

श्रीयमुनाजी के सेवन से किन फलों को प्राप्ति होती है ?

## ब्रह्मवादके कुछ सिद्धान्त और उनकी समझ

ब्रह्मवाद के कुछ सिद्धान्तों का दिल्लर्शन कराने के पहले यदि 'ब्रह्मवाद' का अर्थ स्पष्ट कर दिया जायगा तो विद्यार्थियों को बड़ी सुगमता होगी ।

यह हम पूर्व कह आये कि भगवान् श्रीकृष्ण को ही ब्रह्म कहते हैं । स्मृति में जिसे परमात्मा और पुराणों में जिसे भगवान् कहा है उसे ही वेदों में ब्रह्म शब्द से संबोधित किया है ।

'ब्रह्म' शब्द का वेद शास्त्रादि समन्वित अर्थ है—

**निर्दोषपूर्णगुणविग्रह आत्मतन्त्रो**

**निश्चेतनात्मकशरीरगुणैश्च हीनः ।**

**आनन्दमात्रकरपादसुखोदरादि-**

**सर्वत्र च त्रिविधमेद्विवर्जितात्मा ॥ नि.शा.४४.**

अर्थात् जो दोष रहित है, सर्वगुणों से संपूर्ण है, स्वतंत्र है, जडशरीर के गुणों से रहित है, करपादसुख तथा उदर इत्यादि अवयव जिसके आनन्दमात्र स्वरूप वाले हैं, अथवा त्रिविध मेद रहित है वही ब्रह्म है ।

अन्तःकरण को इतना निर्मल निर्माण कर देती हैं कि जिस से भक्त के हृदय में भगवान् की भावना उदय हो सके ।

पुष्टिमार्गीय मान्यता के अनुसार भगवान् में जितने धर्म हैं उतने ही धर्म श्रीयमुनाजी में हैं ।

श्रीयमुनाजी अपने भक्त के कलि दोषों को दूर करती हैं ।

अपने भक्तों को भगवान् के अत्यन्त प्रिय बनाती हैं ।

इस देह का नवीन सेवोपयोगी देह तड़यार करती हैं ।

सम्रादाय में श्रीकालिन्दी और श्रीयमुनाजी मिन्न २ मानी गई हैं ।

श्रीमहानुभाव श्रीद्विरियचरण की अज्ञानुसार श्रीयमुनाजी, श्रीठाकुरजी एवं श्रीमहाप्रभुजी तीनों समान स्वरूप में स्थित हैं । तीनों सेवोपयोगी देह दे सकते हैं । तीनों भक्त का निरोध कर सकते हैं और तीनों ही भाव भावनाओं का दान कर सकते हैं ।

श्रीयमुनाजी के समकक्ष श्रीलक्ष्मीजी भी नहीं हैं । श्रीयमुनाजी का भक्त अवश्य श्रीकृष्णको प्रसन्न कर सकता है ।

श्रीयमुनाजी यम की भगिनी हैं । यम अपनी भगिनी के भक्तों पर कोप करने में असमर्थ हैं ।

परीक्षार्थ प्रश्न ।

श्रीयमुनाजी का स्वरूप और सामर्थ्य क्या है ?

श्रीयमुनाजी के सेवन से किन फलों को प्राप्ति होती है ?

## ब्रह्मवादके कुछ सिद्धान्त और उनकी समझ

ब्रह्मवाद के कुछ सिद्धान्तों का दिल्लर्शन कराने के पहले यदि 'ब्रह्मवाद' का अर्थ स्पष्ट कर दिया जायगा तो विद्यार्थियों को बड़ी सुगमता होगी ।

यह हम पूर्व कह आये कि भगवान् श्रीकृष्ण को ही ब्रह्म कहते हैं । सृष्टि में जिसे परमात्मा और पुराणों में जिसे भगवान् कहा है उसे ही वेदों में ब्रह्म शब्द से संबोधित किया है ।

'ब्रह्म' शब्द का वेद शास्त्रादि समन्वित अर्थ है—

**निर्दोषपूर्णगुणविग्रह आत्मतन्त्रो**

**निश्चेतनात्मकशरीरगुणैश्च हीनः ।**

**आनन्दमात्रकरपादसुखोदरादि-**

**सर्वत्र च त्रिविधभेदविवर्जितात्मा ॥ नि.शा.४४.**

अर्थात् जो दोष रहित है, सर्वगुणों से संपूर्ण है, स्वतंत्र है, जड़शरीर के गुणों से रहित है, करपादसुख तथा उदर इत्यादि अवयव जिसके आनन्दमात्र स्वरूप वाले हैं, अथवा त्रिविध भेद रहित है वही ब्रह्म है ।

ऐसे ब्रह्म के स्वरूप का ज्ञान करने वाला ही ब्रह्मवाद है। ब्रह्म के स्वरूप का स्वरूप शास्त्रों में इस प्रकार वर्णित है—  
**सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमावृत्य तिष्ठति ।**  
**अनन्तमूर्तितद् ब्रह्म ह्यविभक्तं विभक्तिमत् ॥**

नि. शा. ४४.

अर्थात्—ब्रह्म के सर्वत्र इन्द्रियादि हैं, ब्रह्म सर्वत्र व्यास होकर स्थिति करनेवाला है, वह अनन्तमूर्ति है, वह विभाग रहित है, और (इच्छामात्र से प्रकट होने के लिये) विभागवाला है।

**सच्चिदानन्दस्वर्पं तु ब्रह्म व्यापकमव्ययम् ।**  
**सर्वशक्तिस्वतन्त्रं च सर्वज्ञं गुणवर्जितम् ॥** नि. शा. ६५.

अर्थात्—ब्रह्म सत्, चित् और आनन्द स्वरूप है। वह व्यापक है, नाशरहित है, सर्वशक्तिमान् है, स्वतन्त्र है, सर्वज्ञ है और प्राकृतगुणरहित है।

**सजातीयविजातीयस्वगतद्वैतवर्जितम् ।**  
**सत्यादिगुणसाहस्रैर्युक्तमौत्पत्तिकैः सदा ॥** नि. शा. ६६.

अर्थात्—वह ब्रह्म सजातीय विजातीय स्वगत भेदरहित है और नित्य स्वाभाविक सत्य आदि हजारों गुणों से युक्त है।

**सर्वधारं वश्यमायमानंदाकारसुक्तमम् ।**  
**प्रापंचिकपदार्थानां सर्वेषां तद्विलक्षणम् ॥** ६७ ॥

अर्थात् ब्रह्म सर्वजगत् का आधारभूत है । माया को वश में रखने वाला, आनंदाकार उत्तम और सर्व प्राप्तिक गुण पदार्थों से और धर्मों से विलक्षण है ।

**जगतः समवायि स्यात् तदेव च निमित्तकम् ।  
कदाचिद्द्रमते स्वस्मिन् प्रपञ्चेऽपि क्वचित्सुखम् ॥६८॥**

वह ब्रह्म ही जगत् का समवायि कारण हैं और वही जगत् का निमित्त कारण भी है । वह ब्रह्म कभी अपने स्वरूप में रमण करता है और कभी प्रपञ्च में सुखसे रमण करता है ।

**यत्र येन यतो यस्य यस्मै यद्यद्यथा यदा ।**

**स्यादिदं भगवान्साक्षात्प्रधानपुरुषेश्वरः ॥ ६९ ॥**

अर्थात्—जिसके विषय में, जिस के द्वारा, जिस से, जिस संबंध द्वारा जिस के लिये और जो जो जिस प्रकार से जब होते हैं वह देश वह हेतु वह अपदान वह संबंध वह प्रयोजन और वह पदार्थ सब कुछ प्रधान पुरुष के नियन्ता साक्षात् भगवान् श्रीकृष्ण हैं ।

**अनन्तमूर्ति तद्ब्रह्म कूटस्थं चलसेव च ।**

**विरुद्धसर्वधर्माणामाश्रयं युक्त्यगोचरम् ॥ ७१ ॥**

अर्थात्—वह ब्रह्म अनन्तमूर्ति है । कूटस्थ और चल है वह सब विरुद्धधर्मों का आश्रय है और युक्ति के लिये अगम्य है ।

आविर्भावतिरोभावैर्मोहनं वहुरूपतः ।

इन्द्रियाणां तु सामर्थ्यादृश्यं स्वेच्छया तु तत् ॥

आविर्भाव और तिरोभाव ब्रह्म की शक्ति हैं। उन शक्ति यों के द्वारा ब्रह्म नाना रूप से मोह उत्पन्न करता है। वह इन्द्रियों के सामर्थ्य से अदृश्य है उसी प्रकार अपनी इच्छा से दृश्य भी है।

स एव हि जगत् कर्ता तथापि सगुणो न हि ।

गुणाभिमानिनो ये वै तदंशाः सगुणाः स्मृताः ७३  
कर्ता स्वतन्त्र एव स्यात्सगुणत्वे विरुद्ध्यते ।

अर्थात्—वही ब्रह्म जगत् का कर्ता है फिर भी सगुण नहीं है। तीन गुणों से युक्त जिन देवता ओं को गुणाभिमानी कहा है वे ब्रह्म के ( भगवान् श्रीकृष्ण के ) अंश हैं। वे देवता सगुण हैं किन्तु कर्ता तो स्वतन्त्र ही होता है। स्वतन्त्रता में सगुणत्व विरुद्ध है।

श्रीमद्भूषणाचार्य महाप्रभु ने और भी स्थलों में ब्रह्म  
ब्रह्म का का स्वरूप कैसा माना है इस बात को अब  
स्वरूप हम और निरूपण कर देते हैं। निबन्ध में  
आप आज्ञा करते हैं—

यज्ञरूपो हरिः पूर्वकाण्डे ब्रह्म तनुः परे ।

अवतारी हरिः कृष्णः श्रीभागवत ईर्यते ॥३॥११॥

अर्थात्—वेद के पूर्वकाण्ड में ( क्रिया शक्ति विशिष्ट ) यज्ञ रूप हरि का निरूपण किया गया है । ज्ञानप्रविष्ट ब्रह्म रूपका उत्तरकाण्डमें निरूपण है । और ( क्रिया तथा ज्ञान उभयविशिष्ट ) अवतारी हरि श्रीकृष्ण का श्रीभागवत में निरूपण हुआ है ।

**सूर्यादिरूपधृक्ब्रह्म काण्डे ज्ञानांगभीर्घते ।**

**पुराणेष्वपि सर्वेषु तत्तद्रूपो हरि स्तथा ॥नि.शा. ११॥**

अर्थात्—सूर्यादि रूप धारण करनेवाले हरि ब्रह्मकाण्ड में ज्ञान के अंग कहलाते हैं और उसी प्रकार सर्व पुराणों में भी जो जो नाम लिखे गये हैं वे वे रूप श्रीकृष्ण ही हैं ।  
**पंचात्मकः स भगवान् छिषडात्मकोभूत्-**  
**पंचद्वयीशतसहस्रपरामितश्च ॥**

**एकः समोप्यस्त्रिलदोषससुज्ज्वलो-**

**७पि सर्वत्र पूर्णगुणकोपि वहृपमोभूत् ॥ नि.शा. ४२॥**

अर्थात्—वही ब्रह्म पांच रूप धारण करने वाला है । वही द्वादश स्वरूपात्मक है । दशरूप भी वह आप ही है इसी प्रकार शत, सहस्र और असंख्य विभूतिरूप भी वह आपही है । वह सर्वत्र और सबों में एक ही है । सम है, सर्व दोषविवर्जित है । सर्वत्र पूर्ण गुणवान् भी अनन्त उपमा युक्त है ।

**भजनं सर्वरूपेषु फलसिद्धैतथापि तु ।**

**आदिसूतिः कृष्ण एव सेव्यः सायुरुद्यकास्यया ॥ १३॥**

अर्थात्-शास्त्रों में फलसिद्धि के लिये भगवान् के सर्व रूपों का भजन करने का कहा है। किन्तु परब्रह्म के विषय में और फिर भी सायुज्यकी कामना के लिये आदिमूर्ति भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र ही सेव्य हैं।

‘ब्रह्मवाद’ क्या है इसका दिद्धर्शन बहुत संक्षेप में यहाँ पर कराया जाता है। इसका और इसके ‘ब्रह्मवाद’ स्वरूप का विस्तृत विवेचन आगे चलकर किया जायगा।

श्रीमद्भुलभाचार्य ने ब्रह्मवाद की व्याख्या अपने ग्रन्थ में यों की है—

आत्मैव तदिदं सर्वं सृज्यते सृजति प्रभुः ।  
त्रायते त्राति विश्वात्मा हियते हरतीश्वरः ॥शा. १८३

अर्थात् यह जो भी कुछ दीखता है वह सब निश्चय ही आत्मा है (ब्रह्म ही है) वह स्वयं सृष्टि करता है और वह आपही सृष्टि भी बन जाता है। विश्वात्मा आप रक्षण भी करता है और रक्षित भी आप ही होता है। वह हरण भी करता है और वह आप भी हरण कर लिया जाता है। यही विशिष्टता और विचित्रता है।

आत्मैव तदिदं सर्वं ब्रह्मैव तदिदं तथा ।  
इति श्रुत्यर्थमादाय साध्यं सर्वैर्यथा मतिः ॥  
अयमेव ब्रह्मवादः शिष्टं मोहाय कल्पितम् ॥ शा. १८४

अर्थात्—यह सब आत्माही है उसी प्रकार यही सब ब्रह्म है । सर्वे श्रुतियों का यही अर्थ और तात्पर्य है यह ग्रहण-कर पुरुषमात्रको अपनी २ बुद्धिके अनुसार वेदार्थ साध्य करना चाहिये । इसी को ब्रह्मवाद कहते हैं और यही वास्तवमें ब्रह्मवाद है । अन्य जो कुछ कहा गया है सब कल्पित है और इसीसे मोहक है ।

**अर्थोयसेव निखिलैरपि वेदवाक्यैः**

**रामायणैः सहित भारतपंचरात्रैः ।**

**अन्यैश्च शास्त्रवचनैः सहतत्त्वसूत्रै-**

**र्निर्णीयते सहृदयं हरिणा सदैव ॥**

अर्थात्—इसी ब्रह्मवाद के अर्थ को मगवान् श्रीकृष्ण ने समग्र वेदवाक्य, रामायण, भारत, पंचरात्र, अन्यशास्त्रों के वचन और व्याससूत्रों के द्वारा, एक वाक्यता कर, रहस्य सहित सर्वकालके लिये श्रीमद्भगवद्गीता में निर्णय किया है

श्रीविलभाचार्य के द्वारा प्रतिपादित मत को ब्रह्मवा-  
क्य कहते हैं और श्रीशंकराचार्य द्वारा प्रवा-  
त्रह्मवाद और मायावाद में भेद मत को हमारे यहाँ मायावाद कहते हैं  
पाठकों के मनोरंजन के लिये यहाँ  
दोनों वाद के कुछ सिद्धान्त रखते हैं । इस के द्वा-  
रा प्राप्त अनुमान करलें कि किसका मत ब्रह्म सूत्रे

अर्थात्—शास्त्रों में फलसिद्धि के लिये भगवान् के सर्व रूपों का भजन करने का कहा है। किन्तु परब्रह्म के विषय में और फिर भी सायुज्यकी कामना के लिये आदिमूर्ति भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र ही सेव्य हैं।

‘ब्रह्मवाद’ क्या है इसका दिदर्शन बहुत संक्षेप में यहाँ पर कराया जाता है। इसका और इसके ‘ब्रह्मवाद’ स्वरूप का विस्तृत विवेचन आगे चलकर किया जायगा।

श्रीमद्भूषभाचार्य ने ब्रह्मवाद की व्याख्या अपने ग्रन्थ में यों की है—

आत्मैव तदिदं सर्वं सूज्यते सूजति प्रभुः ।  
त्रायते त्राति विश्वात्मा हियते हरतीश्वरः ॥शा. १८३

अर्थात् यह जो भी कुछ दीखता है वह सब निश्चय ही आत्मा है (ब्रह्म ही है) वह स्वयं सृष्टि करता है और वह आपही सृष्टि भी बन जाता है। विश्वात्मा आप रक्षण भी करता है और रक्षित भी आप ही होता है। वह हरण भी करता है और वह आप भी हरण कर लिया जाता है। यही विशिष्टता और विचित्रता है।

आत्मैव तदिदं सर्वं ब्रह्मैव तदिदं तथा ।  
इति श्रुत्यर्थमादाय साध्यं सर्वैर्यथा मतिः ॥  
अयमेव ब्रह्मवादः शिष्टं सोहाय कल्पितम् ॥ शा. १८४

७—श्रीकृष्ण का साक्षात्कार, उन की सायुज्य प्राप्ति मिलनी, उन की सेवा प्राप्ति और सेवा का अधिकार यहीं परम पुरुषार्थ किंवा चतुर्थ पुरुषार्थ (मोक्ष) है ।

८—मोक्ष का किंवा आनन्द प्राप्तिका एक मात्र उपाय भगवान् श्रीकृष्ण की भक्ति करना ही है ।

९—भगवान् के अनुग्रह से भी भक्ति किंवा अन्य फलों की प्राप्ति हो सकती है ।

१०—श्रीकृष्ण की भक्तिकरना ही जीव का मुख्य और निष्काम कर्तव्य है । यहीं जीव का धर्म है ।

११—जितना और जवतक देहाध्यास वना रहे उतना और तवतक ही वर्णाश्रमादिधर्म अपने मानकर कर्तव्य हैं । अनन्तर तो एक मात्र भक्ति ही जीव का धर्म है । ज्ञानी को भी लोकसंग्रह के लिये शास्त्रोक्त धर्म कर्तव्य रहते हैं ।

पर फिर जीव के लिये कुछ भी कर्तव्य शेष नहीं रहता ।

४—जगत् का कर्ता मायिक ईश्वर है । ईश्वर के धर्म, रूप आकार प्रभृति सब काल्पनिक हैं । श्रीकृष्ण आदि उस मायिकब्रह्म के अंशावतार हैं । इसी से उनके आकार, उपदेश और स्वरूपादिक मायिक हैं ।

५—स्वर्गादिक कोई सत्य पदार्थ नहीं हैं । कर्म कराने के लिये वेद में हङ्ठ मूङ्ठ ही इन की लालच दी गई है । शुद्ध ब्रह्म निर्धर्मक, निविशेष और निरक्षार है ।

## श्रीवल्लभार्चार्य का ब्रह्मवाद।

१—जगत् सत्य है और ब्रह्म-स्वरूप है। जीव के द्वारा अहंता ममता कल्पित संसार मिथ्या है। यह जगत् विशेषतः दो प्रकार का है।

२—स्वम्, मूर्ति आदि भगवद्विद्वयों में लौकिकता दीखना, गन्धर्वनगर, शुक्तिरजत आदि असत्य प्रपञ्च हैं। सत्य प्रपञ्च में नश्वरता आदि दीखना भी मायिक है।

३—पंचमहाभूत और उनसे बने हुए पदार्थ, वेद, स्वर्ग, मोक्ष आदि प्रपञ्च सत्य हैं। और ब्रह्मात्मक हैं।

४—जीव ब्रह्म का ही अंश है।

५—जगत् का कर्ता अक्षर ब्रह्म है। वह अक्षर ब्रह्म माया अथवा अविद्या से रहित है और उसमें विरुद्ध अविरुद्ध सर्वशक्ति और धर्म रहते हैं अधिकारानुसार उस ब्रह्म की अनेक स्फुर्ति होती हैं।

६—श्रीकृष्ण ही परात्पर निर्दोष आनन्दमायाकार और अप्राकृत सर्व गुण युक्त वस्तु है।

## श्रीशंकरार्चार्य का मायावाद।

१—यह दृश्यमान् और श्रुत जगत् सब मिथ्या है। वेद, स्वर्ग, वैदिक कर्म और भक्ति सब मायिक हैं—मिथ्या हैं। अतः व्यवहार में किंवा अज्ञानावस्था में ही करने लायक हैं।

२—जीव ब्रह्म से कोई अलग पदार्थ नहीं तै किन्तु अविद्या किंवा माया युक्त ब्रह्म को ही जीव कहते हैं। इसी से वह ब्रह्म का अंश जैसा है।

३—‘तत्त्वमसि’ इत्यादि दस महावाक्यों का अर्थ जानने मात्र से ‘अहं ब्रह्मास्मि’ मैं ब्रह्म हूँ यह ब्रह्मज्ञान होने

यह लय हो जाता है । अतः नामरूप सर्वजगत् ब्रह्मरूप है ।  
अतः सत्य है ।

‘सर्व खल्विदं ब्रह्म’ इस श्रुति में जो ‘इदम्’ शब्दका व्यवहार हुआ है वह समीपवाची और प्रत्यक्ष को कहने वाला है । अतः प्रत्यक्ष दीखता हुआ सर्व जगत् ब्रह्मरूप है । अतः सत्य है ।

यह जगत् सनातन ब्रह्मरूप है यह वात उपनिषद् में श्रेतकेतु के उपाख्यान में कही है । वहाँ उद्घालक ऋषि कहते हैं—

सन्मूलाः सौम्येभाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः ।  
तत्सत्यं यदिदं किं च तत्सत्यमित्याचक्षते ॥

अर्थात्—हे सौम्य ! इस प्रजाका मूल सदरूप ब्रह्म है । इसका निवास स्थल भी ब्रह्म है और अन्त में इसकी गति भी ब्रह्म ही है इसलिये यह सत्य है ।

वेदमें कहा है—

“कथमसतः सज्जायेत्”

अर्थात् असत्य से सत्य कैसे पैदा हो सकता है । ब्रह्म जब सत्य है तो जगत् भी सत्य है क्यों कि ब्रह्म में से ही जगत् पैदा हुआ है ।

जगत् को सत्य मानना ही पड़ेगा । क्यों कि जब हम इसे सत्य मानेंगे तभी जगत् में आये हुए वेद, गुरु

## “ जगत् ”

हमारे सम्रदाय में जगत् को सत्य माना है । और वास्तव में विचारवान् लोग देखेंगे कि हमारा यह सिद्धान्त कितना सच्चा है ।

जगत् के सत्यत्व को बतलाते हुए मगवान् श्रीकृष्णचन्द्र गीता में आज्ञा करते हैं—

“ नास्तो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । ”

अर्थात् जो पदार्थ मिथ्या है उसका तो भाव ही नहीं होता और जो सत् है उसका भाव हमेशः बना रहता है ।

यह जगत् ब्रह्म से उत्पन्न हुआ है इस लिये जिसप्रकार ब्रह्म सत्य है उसी प्रकार जगत् भी सत्य है ।

छान्दोग्योपनिषद् में लिखा है कि—‘सर्वं खलिवदं ब्रह्म तज्जलानि’ ति अर्थात् यह सब दृश्यमान जगत् ब्रह्मरूप है । क्यों कि यह जगत् ब्रह्म में से ही उत्पन्न होता है । ब्रह्म में ही इसकी स्थिति है और एक दिन ब्रह्म में ही

यह लय हो जाता है । अतः नामरूप सर्वजगत् ब्रह्मरूप है ।  
अतः सत्य है ।

‘सर्व खल्विदं ब्रह्म’ इस श्रुति में जो ‘इदम्’ शब्दका व्यवहार हुआ है वह समीपवाची और प्रत्यक्ष को कहने वाला है । अतः प्रत्यक्ष दीखता हुआ सर्व जगत् ब्रह्मरूप है । अतः सत्य है ।

यह जगत् सनातन ब्रह्मरूप है यह वात उपनिषद् में श्रेतकेतु के उपाख्यान में कही है । वहां उद्घालक ऋषि कहते हैं—

सन्मूलाः सौम्येमाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः ।  
तत्सत्यं थदिदं किं च तत्सत्यमित्याचक्षते ॥

अर्थात्—हे सौम्य ! इस प्रजाका मूल सदरूप ब्रह्म है । इसका निवास स्थल भी ब्रह्म है और अन्त मे इसकी गति भी ब्रह्म ही है इसलिये यह सत्य है ।

वेदमें कहा है—

“कथमसतः सज्जायेत्”

अर्थात् असत्य से सत्य कैसे पैदा हो सकता है । ब्रह्म जब सत्य है तो जगत् भी सत्य है क्यों कि ब्रह्म में से ही जगत् पैदा हुआ है ।

जगत् को सत्य मानना ही पड़ैगा । क्यों कि जब हम इसे सत्य मानेंगे तभी जगत् में आये हुए वेद, गुरु

और उनके वाक्यों को भी हमें सत्य मानना पड़ेगा । अन्यथा यदि हम जगत् को मिथ्या मानेंगे तो जगत् स्थित समस्त पदार्थ यहाँ तक कि वेद, शास्त्र, गुरु तथा उनके पवित्र और सत्य वाक्यों को भी हमें मिथ्या मानना पड़ेगा । तो फिर ऐसे असदुपदेश से सद्रूप ब्रह्म की सिद्धि कैसे हो सकती है ! ऐसे अनेक विचार हैं जिनके द्वारा जगत् को मिथ्या मानने में दोष आता है ।

जगत् की सत्यता का प्रतिपादन करने वाला एक मनो-हर और सुन्दर दृष्टान्त छान्दोग्योपनिषद् के छठे प्रपाठक में आया है । वह यहाँ पर लिखा जाता है ।

महात्मा उद्घालक का पुत्र श्रेतकेतु अपनी प्रथम यौवनावस्था में बड़ा अपढ़ था । शुद्ध ब्राह्मण कुल में पैदा होकर भी वह ब्राह्मणोचिताचरणों से शून्य था । पिता को इस की इस दशा पर बड़ा दुःख हुआ और एक समय मुनि ने इसे पास बुलाकर कहा ‘वत्स ! आज से तू ब्रह्मचर्य धारण कर विद्याभ्यास कर । अपने कुल में अभी तक ब्रह्मबंधु या विद्या हीन कभी कोई नहीं हुआ है । इस लियें तुझे भी आचारनिष्ठ और विद्वान् होना योग्य है’ ।

पिता का यह उपदेश श्रवण कर श्रेतकेतु को ज्ञान हुआ और अपनी अवस्था पर एका एक बड़ी लज्जा उत्पन्न हुई । उस समय उस की अवस्था थोड़े वर्ष की थी किन्तु

उत्तम ब्राह्मण संतान होने से बुद्धि का अभाव नहीं था । चारह वर्ष पर्यन्त उसने कठिन तप कर विद्या की उपार्जना की । जब वह चौवीस वर्ष का युवा हुआ तब उसने समग्र वेद, इतिहास, पुराण और दर्शन शास्त्र का अच्छी तरह से अभ्यास कर लिया था । इस समय उसे अभिमान हुआ और अपने जितना कोई भी पढ़ा नहीं है यह वह मानने लगा । उस की यह अवस्था देख पिता ने उस के अभिमान की निवृत्ति करने के अर्थ पूछा—

यन्तु सौम्येदं महामना अनूचमानी स्तव्धोस्युत  
तमादेशमप्राक्षः ? येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतम-  
विज्ञातं विज्ञातमिति ।

ऋषि ने कहा ‘हे सौम्य श्रेतकेतो ! तू जो यह मान रहा है कि मेरे सद्वश विद्वान् और कोई नहीं है और इतना स्तव्ध और उद्घृत हो गया है तो तू यह तो बता कि जिस के जानने से नहीं सुना हुआ भी सुना हुआ हो जाय, न माना गया हो वह भी ( विचार से ) मान लिया जाता है और जाना गया हुआ निश्चय रीति से जाना जा सकता है ’ । पिता का यह प्रश्न सुन श्रेतकेतु विचार में पड़गया और उसे अपने उद्घृत स्वभाव पर बड़ा अफ़सोस हुआ । वह अपने पिता के पैरों पर गिर पड़ा और चोला—‘गुरो, मैं बड़ा मूर्ख हूं ! मैंने अल्पाभ्यास करके ही यह जान लिया

था मानों मैं सर्वज्ञ हो गया हूँ । आज आपने मेरी आँखें  
खोल दीं । मैं महा मूर्ख हूँ । कृपाकर मुझे इस बात का  
रहस्य बतलाइये’ । पुत्र का यह विनय सुन ऋषि बोले—

‘यथा सौम्येकेन मृत्पिण्डेन-  
सर्वं मृणमयं विज्ञातं भवति ।  
वाचारं भणं विकारो नाम-  
धेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम् ।

अर्थात्—“हे वत्स श्रेतकेतो ! जिस प्रकार माटी के एक पिण्ड को जान लेने से सर्व मिष्ठि के पदार्थों का ज्ञान हो जाता है । उसी प्रकार एक ब्रह्म को ही जान लेने से ब्रह्म में से उत्पन्न हुए सर्व कार्यरूप जगत् को जाना जा सकता है । मृत्तिका में से जो घट उत्पन्न हुआ है उसकी चौडाई और सकडाई रूप विकार है वह वाणी की क्रिया रूप ही है । मिष्ठि से घडा भिन्न है यह बात कुछ उसके विभिन्न आकारों से सिद्ध नहीं होती” । जिस प्रकार पुरुष सोता हुआ हो, बैठा हुआ हो, खडा हुआ हो वह भिन्न नहीं है उसी प्रकार भिन्न २ अवयव रखकर मिष्ठि भी भिन्न २ रूपों में बैठी हुई है । इसका अर्थ मृत्तिका से घडा अलग है यह नहीं होता । कारण रूप मृत्तिका से घटादिक कार्य भिन्न नहीं हैं । इसी लिये कहा गया है ‘मृत्तिकेत्येव सत्यम्’ । इस लिये ब्रह्म में से जगत् की

उत्पत्ति हुई है वह भिन्न २ प्रकार से केवल ब्रह्म ही है इस लिये ब्रह्म के सदृश ही वह सत्य है ।

जगत् ब्रह्म से अलग नहीं है इसी को बताते हुए ब्रह्मसूत्र में भी कहा गया है—

‘तदनन्यत्वमारभणशब्दादिभ्यः’ ।

अर्थात्—ब्रह्म से अनन्यत्व (एकता) जगत् को सिद्ध है । क्योंकि ‘वाचारमणम्’ इत्यादि श्रुतिओंमें ब्रह्म से जगत् भिन्न नहीं है यह कहा गया है ।

जगत् को असत्य मानना यह तो आसुरीसंपत्त्वालों का कर्तव्य है । श्रीमद्भगवद्गीतामें भगवान् ने स्पष्टीत्या कहा है—

‘असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम्’ ।

अर्थात्—वे आसुर जीव जगत् असत्य है यह कहते हैं कितने ही कहते हैं जगत् स्थिति विना का है और कितने ही कहते हैं जगत् का ईश्वर कोई नहीं है । अतः जगत् को असत्य मानना विचारशीलों का मन्त्र नहीं है । वैष्णव जगत् को सत्य मानते हैं ।

जिस प्रकार जीव ब्रह्म का एक अंश है उसी प्रकार पृथ्वी जल वायु आकाशादि भी ब्रह्म से ही उत्पन्न हुए हैं । जगत् ब्रह्म से उत्पन्न हुआ है इस विषय में सुण्डकोपनिषद् में कहा है—

यथोर्णनाभिः सृजते गृह्णते च  
 यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति ।  
 यथा सतः पुरुषात् केशलोमानि  
 तथाक्षरात्संभवतीह विश्वम् ॥

**अर्थात्**—जिस प्रकार मकड़ी जाल फैलाती है और अपनी इच्छानुसार ही उसे समेट भी लेती है अथवा जैसे पृथग्में औषधि पैदा होती हैं । जिस भाँति जीवित मनुष्य के केशलोमादि उत्पन्न होते हैं वैसे ही अक्षरब्रह्म से यह जगत् उत्पन्न होता है ।

नामरूपात्मक सारा जगत् ब्रह्म ही है । ब्रह्म जगत् को उत्पन्न करता है मानो स्वयं उत्पन्न किया जाता है । वही रक्षा करता है और वही मानों रक्षित भी जगतरूप से होता है । अपनी इच्छा से वह जगत् का संहार करता है । मानो आप ही संहार किया भी जाता है ।

शास्त्रों से जाना जाता है कि ब्रह्म को रमण की इच्छा हुई और रमण अकेले नहीं हो सकता इसी लिये एक खिलौना भगवान् ने बनाया । बस वही जगत् हो गया ।

भगवान् के तीन अंश हैं सत्, चित्, और आनन्द । जो पदार्थ ब्रह्म के सदंश में से निकलते हैं लोक में वे जड़ पदार्थ कहते हैं । जो चिदंश में से निकलते हैं वे जीव होते हैं और जो उन के आनंदांश में से निकलते हैं वे

अंतर्यामी होते हैं । इन सर्वों की आभिव्यक्ति सत्यरूप ब्रह्म में से होती है । इस लिये वह सत्य है । इस लिये यह जगत् भी असत्य नहीं हो सकता ।

आविर्भाव और तिरोभाव ये परब्रह्म की दो शक्तियां हैं । जब परब्रह्म की आविर्भाश शक्ति की क्रिया चलती है उस समय जगत् अस्तित्वमें आता है । जब ईश्वर की तिरोभाव शक्ति क्रियावती होती है उस समय केवल भगवान् ही अवशिष्ट रहते हैं । जगत् ब्रह्म में लीन हो जाता है ।

जगत् तीनों काल में सत्य है इसी लिये उसे ब्रह्मात्म है और 'सत्त्वाच्चावरस्य' इस सूत्र में यह वात भली भाँति प्रभाणित हो जाती है । श्रुति में भी कहा है—'सदेव-सौम्येदमग्र आसीत् ।' तैत्तिरीयोपनिषद् में भी कहा है—'यदिदं किंच तत्सत्यमित्याचक्षते ।' अर्थात्—यह नामरूपात्मक जगत् प्रथम सत्य ही या और अब भी जो कुछ है वह सब सत्य है । इन श्रुतिओं से हम भली भाँति जान सकेंगे कि जगत् पूर्व में भी सत्य या वर्तमान् में भी सत्य है और भविष्य में भी सत्य ही रहेगा । जगत् के विषय में भ्रान्ति रहने पर ही उस में विकार दिखलाई देता है । वास्तव में वह विकारवान् नहीं है । केवल आविर्भाव और तिरोभाव की शक्ति वही उस में जन्म और मरण की भ्रान्ति करती है । इस लिये जिस जगत् को श्रुति,

यथोर्णनाभिः सृजते गृह्णते च  
 यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति ।  
 यथा सतः पुरुषात् केशलोमानि  
 तथाक्षरात्संभवतीह विश्वम् ॥

अर्थात्—जिस प्रकार मकड़ी जाला फैलाती है और अपनी इच्छानुसार ही उसे समेट भी लेती है अथवा जैसे पृथक्षीमें औषधि पैदा होती हैं । जिस भाँति जीवित मनुष्य के केशलोमादि उत्पन्न होते हैं वैसे ही अक्षरब्रह्म से यह जगत् उत्पन्न होता है ।

नामरूपात्मक सारा जगत् ब्रह्म ही है । ब्रह्म जगत् को उत्पन्न करता है मानो स्वयं उत्पन्न किया जाता है । वही रक्षा करता है और वही मानों रक्षित भी जगतरूप से होता है । अपनी इच्छा से वह जगत् का संहार करता है । मानो आप ही संहार किया भी जाता है ।

शास्त्रों से जाना जाता है कि ब्रह्म को रमण की इच्छा हुई और रमण अकेले नहीं हो सकता इसी लिये एक खिलौना भगवान् ने बनाया । बस वही जगत् हो गया ।

भगवान् के तीन अंश हैं सत्, चित्, और आनन्द । जो पदार्थ ब्रह्म के सदंश में से निकलते हैं लोक में वे जड़ पदार्थ कहाते हैं । जो चिदंश में से निकलते हैं वे जीव होते हैं और जो उन के आनंदांश में से निकलते हैं वे

## ब्रह्मवाद के सूत्र और उनके अर्थ

१—“ब्रह्म सर्वज्ञ है ।”

२—“जीव अल्पज्ञ, अणु और ईश्वर का ही  
अंश है ।” भाष्य—जीव यद्यपि ब्रह्म का ही अंश है  
तथापि जब वह जीवलोक में आता है तथा जब जीव प्रत्यक्ष  
रूप से ब्रह्म से अलग होता है तब वह यहाँ ‘जीवभूत’ कह  
लाता है और उस में नाना प्रकार के दोष आ जाते हैं ।  
जीव ब्रह्म का ही एक अंश है तथापि वह अपने अंशी को  
देखने में असमर्थ है । क्यों कि ब्रह्म तिरोभूत हो कर स्थित  
है । जिस प्रकार वायु सर्वत्र व्याप्त है तथापि वह गर्भी को  
तब तक दूर नहीं कर सकती जब तक पंखा अथवा ऐसे  
ही और साधनों द्वारा उस का अनुभव न करें । इसी प्रकार  
ब्रह्म भी, जब जीव की अविद्याका नाश हो जाता है और  
जब वह दोष निवृत्त हो जाता है, तब उसका ज्ञान ब्रह्म के  
प्राप्त हो सकता है । श्रुति में भी कहा है—ब्रह्मविदामोति  
परम् । तदेषाभ्युक्ता । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म । यो  
वेद निहितं गुहायां । परमे व्योमन् । सोऽनुते

सृति और पुराण सत्य कहते हैं उसे हम असत्य नहीं कह सकते ।

जीव, ईश्वर और जगत् ये व्यवहारदशा में ही सत्य हैं यह कहने से उन का स्वरूप ही नष्ट हो जाता है । जो ईश्वर परमार्थ दशा में सत्य न होता तो उस का मजन करने से अथवा उस की उपासना करने से कोई भी लाभ नहीं हो सकता था । फिर भक्ति और श्रद्धा के दृढ़ होने का भी कोई उपाय नहीं था ।



नंदरानी से बद्ध हुआ भी ब्रज में कभी विराजता है। क्या कहें—शेष, महेश, सुरेश, गणेश, दिनेश प्रभृति देवाधिदेव जिनकी अशेष मुख हो रात्रि दिन स्तुति किया करते हैं, जिनके लिये वेद और शास्त्र, पुराण और इतिहास, दन्तकथाएं और विविध कथानक—अपरिमेय, अचिन्त्यमहिमाशाली और अद्भुत शक्तिशाली बताते हैं वे ही ब्रह्म ब्रज में आकर एक अंजलि छाछ के लिये गोपियों के आगे नृत्य कर रहे हैं! क्या कहें? किसके आगे कहें? हमारी यह बात कैसे मानी जायगी कि वही वेदों का सर्वसामर्थ्य सम्पन्न ब्रह्म ब्रज में एक घोड़ेसे दही के लिये मा को बुलाता हुआ रो रहा है! यह सब विना भगवान् की कृपा के कहाँ साध्य है। श्रुति भी स्पष्ट कह रही हैं—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो  
न मेधया न वहुना श्रुतेन ।  
यमेवैष वृणुते तेनैव लभ्यः  
तस्यैषात्मा वृणुते तनुं स्वाम् ॥

अर्थात्—यह ब्रह्म प्रवचन से लभ्य नहीं है न अपनी बुद्धि से ही इसे वश कर सकते हैं। न इस ब्रह्म को वश करने में बहुत पठना लिखना पड़ता है और न अपने बल पर विश्वास रख कर ही कोई इसे प्राप्त कर सका है। जिस

सर्वान्कामान् । सह ब्रह्मणा विपश्चिता ॥ “ब्रह्म को जिसने जान लिया वही ब्रह्म को प्राप्त करता है” । ‘सत्यं शिवं सुन्दरं सुसं’ ऐसे ब्रह्म को जिसने जान लिया वह ब्रह्म के साथ सर्व कामों का उपभोग करता है । किन्तु ब्रह्म को जान लेना ही बड़ा दुर्लभ है । ब्रह्म माया के परदे में ढंका रहता है । इसी लिये जीव के लिये वह दुर्लक्ष्य है ।

३—“ब्रह्म अपरिमेय और अज्ञेय है । दुर्गम्य भी है किन्तु अनुग्रहैक गम्य भी वही हैं ।”

भाष्य—शास्त्रों को और वेदों को जिनमें पढ़ा है कि वेदों में ब्रह्म कितना अपरिमेय और अज्ञेय है । ब्रह्म की इयत्ता करने में शास्त्र भी अपनी सामर्थ्य नहीं रखते । बडे बडे ऋषि मुनि गण भी जिसके जानने में हजारों वर्ष की समाधि लगाते हैं किन्तु जिसे वे जान नहीं सकते ऐसा ब्रह्म अपरिमेय और अज्ञेय है । नारद प्रभृति महामहा मुनीश्वर जिसके जानने के लिये तरसा करते हैं वे ही भगवान् ब्रज में बहुत ही सरल रीति से जाने जा सकते हैं । यह है भगवान् का अनुग्रहैकगम्य होना । शास्त्रों में लिखा है कि ब्रह्म के डर से सूर्य उदय होता है । उसी के डर से वायु चलता है और उसी के इशारे से सब देवता अपने अपने कार्य करते हैं । और तो क्या जिसका उपसेचन (लगावन) मृत्यु है वही ब्रह्म अनुग्रह के वश हो

नंदरानी से बद्ध हुआ भी ब्रज में कभी विराजता है । क्या कहें—शेष, महेश, सुरेश, गणेश, दिनेश प्रभृति देवाधिदेव जिनकी अशेष मुख हो रात्रि दिन स्तुति किया करते हैं, जिनके लिये वेद और शास्त्र, पुराण और इतिहास, दन्तकथाएं और विविध कथानक—अपारिमेय, अचिन्त्यमहिमाशाली और अद्भुत शक्तिशाली बताते हैं वे ही ब्रह्म ब्रज में आकर एक अंजलि छाछ के लिये गोपियों के आगे नृत्य कर रहे हैं ! क्या कहें ? किसके आगे कहें ? हमारी यह बात कैसे मानी जायगी कि वही वेदों का सर्वसामर्थ्य सम्पन्न ब्रह्म ब्रज में एक घोड़ेसे दही के लिये मा को बुलाता हुआ रो रहा है ! यह सब विना भगवान् की कृपा के कहाँ साध्य है । श्रुति भी स्पष्ट कह रही हैं—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो  
न मेधया न बहुना श्रुतेन ।  
यमैवैष वृणुते तेनैव लभ्यः  
तस्यैषात्मा वृणुते तनुं स्वाम् ॥

अर्थात्—यह ब्रह्म प्रवचन से लभ्य नहीं है न अपनी बुद्धि से ही इसे वश कर सकते हैं । न इस ब्रह्म को वश करने में बहुत पद्धना लिखना पड़ता है और न अपने बल पर विश्वास रख कर ही कोई इसे प्राप्त कर सका है । जिस

पर इनकी कृपा होती है वही इन को प्राप्त कर सकता है।  
अपना बल यहां कुछ काम नहीं आता।

भगवान् भक्त के कितने वश्य हैं इसका एक उदारहण  
हम यहां देंगे।

ब्रजभूमि की बात है। भगवान् श्रीकृष्ण उस समय  
चरणोंसे चलने लगे थे। बालकों में जैसी चंचलता  
और अबाध्यता होती है भगवान् में शायद उस से  
हजार गुनी ज्यादह थी। वे कभी छाँछ और माखन की  
हांडी फोड़ते थे तो कभी घड़ा भरा हुआ जल बिछौनों पर  
उडेल देते थे। कभी नंद बाबा की सूखी हुई घोती  
कीच में डाल देते तो कभी उनकी खड़ाऊं छिपा आते।  
नन्द बाबा कभी इनके इस उत्पात पर इनका चुंबन करते,  
कभी इनके सुकोमल गालों पर एक थपकी धर देते और  
कभी झूठ मूँठ लड़ देते। पिता का क्रोध वे जानते थे  
कि पानी से भी पतला है किन्तु माता यशोदा से वे हमेशा  
डरते रहते थे।

एक दिन श्रीयशोदा अपने पुत्रको गोदमें लेकर स्तन  
पान करा रही थीं। सामने के मकानमें दूध गरम हो  
रहा था। थोड़ी देरमें दूध उफन ने लगा तो श्रीयशोदा  
श्रीकृष्ण को वहीं छोड़कर दूधको सम्हालने चली गई।  
यह बात श्रीकृष्ण को बुरी मालुम हुई। उन्होंने लुढ़िया

लेकर छाछके माट पर देमारी । छाछ विखर गई । अब लगा डर सो आप भाग चले । इतने में माता आई । सारे घरमें छाछ ही छाछ देख अपने पुत्र का यह सुकार्य है यह समझ लिया । इधर कृष्णने एक और उपद्रव तैयार कर दिया । यशोदा जिस छाछ को विलोती २ बछिया बांधने गई थीं उसी छाछ को आपने लुढ़का के विखेर दी । मा ने आकर देखा तो उनके क्रोध का पार न रहा । माता ने शिशु को आज उचित शिक्षा देना ठान लिया और इनके हाथ पैर बांधने के लिये एक रस्सीका ढूक ले इनके पीछे पकड़ने को दौड़ी ।

तमाशा तो देखिये ! जिस अविंत्य स्वरूप को पकड़ने में बडे २ देवता, बडे २ राक्षस और बडे २ योद्धा भी असमर्थ हुए हैं उसे पकड़ने के लिये विचारी एक निरीह असमर्थ और कुद्र गोपी प्रयत्न कर रही है ! भगवान् ने एक लता के दो तीन चक्र लगाये । किन्तु जब देखा कि मा घक गयी है तब आप ही अनुग्रह कर के पकड़ लिये गये । 'यमेवैष वृणुते तेनैव लम्यः' ।

माने अब उन्हें बांधना शुरु किया । किन्तु अरे ! यह क्या ! भगवान् तो वंखे ही नहीं ! रस्सी छोटी हो गई ! गोपीने एक रस्सी और जोड़ी । फिर भी वह छोटी हो गई ! दूसरी और जोड़ी किन्तु वह भी बोड़ी ! गोपीने विचारा कि यह क्या बात हुई । मेरे लल के एक मुड़ीमें आजनो

पर इनकी कृपा होती है वही इन को प्राप्त कर सकता है ।  
अपना बल यहाँ कुछ काम नहीं आता ।

भगवान् भक्त के कितने वश्य हैं इसका एक उदारहण  
हम यहाँ देगे ।

ब्रजभूमि की बात है । भगवान् श्रीकृष्ण उस समय  
चरणोंसे चलने लग गये थे । बालकों में जैसी चंचलता  
और अबाध्यता होती है भगवान् में शायद उस से  
हजार गुनी ज्यादह थी । वे कभी छाड़ और माखन की  
हाँड़ी फोड़ते थे तो कभी घड़ा भरा हुआ जल बिछौनों पर  
उडेल देते थे । कभी नन्द बाबा की सूखी हुई धोती  
कीच में डाल देते तो कभी उनकी खडाऊं छिपा आते ।  
नन्द बाबा कभी इनके इस उत्पात पर इनका चुंबन करते,  
कभी इनके सुकोमल गालों पर एक थपकी धर देते और  
कभी झूठ मूँठ लड़ देते । पिता का क्रोध वे जानते थे  
कि पानी से भी पतला है किन्तु माता यशोदा से वे हमेशा  
डरते रहते थे ।

एक दिन श्रीयशोदा अपने पुत्रको गोदमें लेकर स्तन  
पान करा रही थीं । सामने के मकानमें दूध गरम हो  
रहा था । थोड़ी देरमें दूध उफन ने लगा तो श्रीयशोदा  
श्रीकृष्ण को वहाँ छोड़कर दूधको सम्हालने चली गई ।  
यह बात श्रीकृष्ण को बुरी मालूम हुई । उन्होंने लुढ़िया

लेकर छाछके माट पर देमारी । छाछ विखर गई । अब लगा डर सो आप भाग चले । इतने में माता आई । सारे घरमें छाछ ही छाछ देख अपने पुत्र का यह सुकार्य है यह समझ लिया । इधर कृष्णने एक और उपद्रव तैयार कर दिया । यशोदा जिस छाछ को विलोती २ वछिया वांधने गई थीं उसी छाछ को आपने लुढ़का के विखेर दी । मा ने आकर देखा तो उनके क्रोध का पार न रहा । माता ने शिशु को आज उचित शिक्षा देना ठान लिया और इनके हाथ पैर वांधने के लिये एक रस्सीका ढूक ले इनके पीछे पकड़ने को दौड़ी ।

तमाशा तो देखिये ! जिस अचिंत्य स्वरूप को पकड़ने में बड़े २ देवता, बड़े २ राक्षस और बड़े २ योद्धा भी असमर्थ हुए हैं उसे पकड़ने के लिये विचारी एक निरीह असमर्थ और क्षुद्र गोपी प्रयत्न कर रही है ! भगवान् ने एक लता के दो तीन चक्कर लगाये । किन्तु जब देखा कि मा यक गयी है तब आप ही अनुग्रह कर के पकड़ लिये गये । 'यमेवैष वृणुते तेनैव लभ्यः' ।

माने अब उन्हें वांधना शुरू किया । किन्तु अरे ! यह क्या ! भगवान् तो वंधे ही नहीं ! रस्सी छोटी हो गई ! गोपीने एक रस्सी और जोड़ी । फिर भी वह छोटी हो गई ! दूसरी और जोड़ी किन्तु वह भी ओछी ! गोपीने विचार कि यह क्या चात हुई । मेरे लाल के एक मुँहीमें आजनो

वाले हाथ आज एक कुए में पहुंचने वाली रस्सी से भी नहीं बांधे जा सकते हैं यह हुआ क्या ?

भगवान् ने जब यह देखा तब उसकी दशा पर दया आगई और आप सबको बांधने वाले भी बँध गये !

यह अर्थ उस वेदकी क्रिया का है जिसमें ब्रह्म अनेक ब्रह्माण्ड से भी महत् बतलाया जाकर अणुसे भी अणु बतलाया गया है। वेदों में प्रतिज्ञा हैं, और उदाहरण हैं श्रीमद्भागवत में ।

४—“ब्रह्म सर्व धर्मों का केन्द्र है ।”भाष्य—कितने ही वादी ब्रह्म को निर्धर्मक निर्विशेष, निराकार और निर्गुण मानते हैं। श्रीवल्लभाचार्यजी सूत्रकार के मतानुसार ‘सर्वधर्मोपपत्तेश्च’ ‘सर्वोपेता च दर्शनात्’ इत्यादि तत्त्व सूत्रों का अवलंबन कर ब्रह्म को सर्व धर्मों का केन्द्र मानते हैं। ब्रह्म में नियतवाद स्थापन करने से ब्रह्म में इयत्ता आजाती है। उसी प्रकार ब्रह्म को अत्यन्त निर्गुण मानने से भी उस का ज्ञान होना भी असम्भव हो जाता है और इससे शाश्वत मात्र वृथा हो जा सकते हैं। इस लिये श्रुति स्मृति, सूत्र, पुराण और इतिहास इनकी एकवाक्यता कर ब्रह्म को आपने सर्व धर्मों का केन्द्र सिद्ध किया है।

५—“ब्रह्म सर्वसामर्थ्यसम्पन्न ईश्वर है । और वही परमतत्व भगवान् श्रीकृष्ण हैं” ।

६—“ब्रह्म सर्वं विरुद्धं धर्मों का आश्रय है ।”

वेदो में लिखा है—

‘अपाणिपादो जवनो यहीता, पश्यत्यचक्षुः  
स शृणोत्थकर्णः’ ।

अर्थात्—‘ब्रह्म के (प्राकृत) पैर नहीं हैं तथापि वह दौड़ सकता है, उसके हाथ नहीं हैं तथापि वह ग्रहण कर सकता है । उसके आंख नहीं है तथापि वह देखता है, कान नहीं हैं तथापि वह सुन सकता है ।’ यह है ब्रह्म के विरुद्ध धर्मों के आश्रय होने का प्रमाण ।

वह निर्धर्मक है तथापि वह सधर्मक भी है । निराकार भी हो कर वह साकार सन्तत सिद्ध है । निविशेष हो कर भी वह सविशेष है । निर्गुण है तथापि वह सर्वं गुण है । अणु से अणु भी वही होता है और महान् से महान् भी वही हो जाता है ।

७—‘ब्रह्म निर्दुष्ट है ।’ भाष्य—जीव स्वभाव से दुष्ट होते हैं । किन्तु स्वरूप से वे निर्दुष्ट होते हैं । भगवान् श्रीकृष्ण के सिवाय सच पूछा जायतो निर्दुष्ट पदार्थ कोई है ही नहीं । श्रीमहाप्रभुजी ने भी कहा है—

कृष्णात्परं नास्ति दैवं वस्तुतो दोषवर्जितम् ।

८—“ब्रह्म सर्वं सहुण संयुक्त है” । वह स्वतन्त्र और अप्राकृत शरीरवत् ज्ञानसे दृश्य है । उसमें प्राकृत शरीर के कोई गुण नहीं हैं ।

९—“ब्रह्म पूर्णानन्द है ।”

१०—‘ब्रह्म सच्चिदानन्दस्तप है’ वह सर्वतत्र स्वतन्त्र है, सर्वव्यापक और अव्यय है । वह अनन्तमूर्ति है । कूटस्थ है और अचलायमान है ।



## ‘जीव’ ।

जीव ब्रह्मका ही अर्थ ह । किन्तु वह सम्पूर्ण ब्रह्म नहीं है इस लिये ‘अहं ब्रह्मास्मि’ इस का अर्थ ‘मैं ब्रह्म का एक अंश होने से ब्रह्म हूँ’ यह होता है । जीव वालकी नोंक का भी शतांश है । किन्तु फिर भी चैतन्य गुण-युक्त होने के कारण वह सारे शरीर में व्याप्त होजाता है और उस का प्रकाश सारे शरीर में फैल जाता है । निवन्ध में आचार्यचरण ने आज्ञा की है—

जीवस्त्वाराग्रमात्रो हि गंघवद्वितिरेकवान् ।  
व्यापकत्वश्रुतिस्तस्य भगवत्त्वेन युज्यते ॥

जिस प्रकार दीपक एक जगह रक्खा होने पर भी उस का तेज चारों तरफ फैला हुआ रहता है अथवा जिस प्रकार पुष्प अत्यन्त छोटा होने पर भी उसकी गन्ध सर्वत्र फैल जाती है वैसे ही जीव की स्थिति एक जगह होने पर भी उस का चैतन्य सारे शरीर में फैल जाता है । जब जीव में

ब्रह्म का अविर्भाव होता है तभी 'नित्यः सर्वगतः स्थाणुः' इस वाक्य में कहा हुआ सर्वगतत्व जीव में आ जाता है । लोहे के गोले को तपाने से उसमें दाहकत्व आ जाता है । यह जल देने की शक्ति लोहे में नहीं है किन्तु आगन्तुक है । अभिकी ही है । इसी तरह जीव में भगवान् का अविर्भाव होने से उस में व्यापकत्व आ जाता है । यह व्यापकता जीव की नहीं ब्रह्म की है ।

कितने ही दार्शनिक यह भी कहते हैं कि यदि जीव शरीर के बराबर न हो तो सारे शरीर में चैतन्य का बोध नहीं होता । परन्तु यह ठीक नहीं है क्यों कि यदि हम यह मानलें कि जीव देह के बराबर है तो शरीरकी वृद्धि और क्षीणता के साथ जीव की भी वृद्धि और क्षीणता माननी होगी । देह के कुछ भाग का नाश होने पर जीव का भी कुछ भाग नष्ट हो जायगा । और शरीर की अनित्यता के साथ जीव की भी अनित्यता माननी पड़ेगी । इसलिये मानना पड़ेगा कि जीव शरीर के बराबर नहीं है ।

कितने ही जो यह कहते हैं कि जीव व्यापक है यह बात भी सिद्ध नहीं होती । मानले दुलारेलाल, शिवप्रसाद गुलजारीलाल, द्वारकाप्रसाद ये सब जीव हैं । यदि जीव व्यापक हो तो एक दूसरे को अपने आप यह ज्ञान हो जायगा कि अमुक मनुष्य क्या कर रहा है या क्या

सोच रहा है ! किन्तु ऐसा नहीं होता इस लिये यह मानना भी ठीक नहीं है ।

जब जीव में ब्रह्म का आनन्दांश प्रकट होता है तब उसे सब कुछ अपरोक्ष हो जाता है । वेदों में कहा है । 'ब्रह्म विद् ब्रह्मैव अवति ।' यह ब्रह्मत्व आनन्दांश के अभिव्यक्त होने से होता है । सर्व अप्राकृत गुणों का और परस्पर विरोधी धर्मों का आश्रय होना आनंदांश का धर्म है । जीवका चैतन्य गुण प्रकाश करनेवाला है और इसी गुण के कारण उसे तेजोमय ज्योति कहा जाता है । यह ज्योति ब्रह्म की है ।

जीव में रूपादि का अभाव है । यही कारण है कि प्राकृत इन्द्रियों से उसका ग्रहण नहीं हो सकता । इन्द्रियां बाहर की ओर गमन करने वाली हैं इस लिये वे अन्तरात्मा को नहीं देख सकतीं । जीव को देखने के साधन तीन प्रकार के हैं योग, दिव्यदृष्टि और ईश्वर का अनुग्रह ।

यह जीव प्रभुका ही अंश है । गीताजी में कहा है— 'ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः ।' इस श्लोकार्थ में प्रभु ने जीव को अपना अंश स्वीकृत किया है । चिदंश से जीव की व्यक्ति हुई है । यह जीव शास्त्र में दो प्रकार का गिना गया है । जगत् म आने से और प्राणाध्यासादि (भूलकोही अध्यास कहते हैं) आजाने से उसे

ब्रह्म का अविर्भाव होता है तभी 'नित्यः सर्वगतः स्थाणुः' इस वाक्य में कहा हुआ सर्वगतत्व जीव में आ जाता है। लोहे के गोले को तपाने से उसमें दाहकत्व आ जाता है। यह जला देने की शक्ति लोहे में नहीं है किन्तु आगन्तुक है। अभिकी ही है। इसी तरह जीव में भगवान् का अविर्भाव होने से उस में व्यापकत्व आ जाता है। यह व्यापकता जीव की नहीं ब्रह्म की है।

कितने ही दार्शनिक यह भी कहते हैं कि यदि जीव शरीर के बराबर न हो तो सारे शरीर में चैतन्य का बोध नहीं होता। परन्तु यह ठीक नहीं है क्यों कि यदि हम यह मानलें कि जीव देह के बराबर है तो शरीरकी वृद्धि और क्षीणता के साथ जीव की भी वृद्धि और क्षीणता माननी होगी। देह के कुछ भाग का नाश होने पर जीव का भी कुछ भाग नष्ट हो जायगा। और शरीर की अनित्यता के साथ जीव की भी अनित्यता माननी पड़ेगी। इसलिये मानना पड़ेगा कि जीव शरीर के बराबर नहीं है।

कितने ही जो यह कहते हैं कि जीव व्यापक है यह बात भी सिद्ध नहीं होती। मानले दुलारेलाल, शिवप्रसाद गुलजारीलाल, द्वारकाप्रसाद ये सब जीव हैं। यदि जीव व्यापक हो तो एक दूसरे को अपने आप यह ज्ञान हो जायगा कि असुक मनुष्य क्या कर रहा है या क्या

सोच रहा है । किन्तु ऐसा नहीं होता इस लिये यह मानना भी ठीक नहीं है ।

जब जीव में ब्रह्म का आनन्दांश प्रकट होता है तब उसे सब कुछ अपरोक्ष हो जाता है । वेदों में कहा है । 'ब्रह्म विद् ब्रह्मैव अवति ।' यह ब्रह्मत्व आनन्दांश के अभिव्यक्त होने से होता है । सर्व अप्राकृत गुणों का और परस्पर विरोधी धर्मों का आश्रय होना आनंदांश का धर्म है । जीविका चैतन्य गुण प्रकाश करनेवाला है और इसी गुण के कारण उसे तेजोमय ज्योति कहा जाता है । यह ज्योति ब्रह्म की है ।

जीव में रूपादि का अभाव है । यही कारण है कि प्राकृत इन्द्रियों से उसका ग्रहण नहीं हो सकता । इन्द्रियां बाहर की ओर गमन करने वाली हैं इस लिये वे अन्तरात्मा को नहीं देख सकतीं । जीव को देखने के साधन तीन प्रकार के हैं योग, दिव्यदृष्टि और ईश्वर का अनुग्रह ।

यह जीव प्रभुका ही अंश है । गीताजी में कहा है— 'ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः ।' इस क्षेत्रकार्ध में प्रभु ने जीव को अपना अंश स्वीकृत किया है । चिदंश से जीव की व्यक्ति हुई है । यह जीव शास्त्र में दो प्रकार का गिना गया है । जगत् म आने से और आणाध्यासादि (मूलकोही अध्यास कहते हैं) आजाने से उसे

ब्रह्म न कह कर जीव कहा जाता है । यहाँ दोषादिक आजाने से उस का आनंदांश तिरोहित हो जाता है । यहाँ तक कि वह अपने मूलस्वरूप को बिलकुल ही मूल कर बुरे भले काम करने लग जाता है । इसी लियें सुख दुःख के फल भी जीव ही को भोगने पड़ते हैं । ब्रह्म को नहीं । यह जीव जगत् में आकर अनेक सुख की आशाओं में फँसकर अध्यास (भूल) का भागी बनता है । दशप्रकार के प्राणों को, इन्द्रिय और अन्तःकरण को, अथवा देह को ही अपना स्वरूप समझना यह भूल और जिस से अपने स्वरूप की विस्मृति हो जाती है यही अविद्या है । जीव का आनन्दांश, जगत् में आने पर तिरोहित हो जाता है अतः जीव निराकार है । निरैश्वर्य है इसे आत्मा भी कहते हैं और इसका परिमाण अणु है अर्थात्  $\frac{1}{100}$  है ।

जीव के तीन भेद हैं । संसारी जीव, मर्यादा जीव और अनुग्रह जीव । यह तीन तरह के जीव विविध प्रकार की भगवदिच्छा से ही जगत् में पैदा होते हैं । पहली प्रकार के जीव जगद्रूप भगवान् से द्वेष करते हैं और प्रवृत्ति निवृत्ति आदि का उन्हे ज्ञान नहीं होता इस लिये जन्म मरणादि के भय को ही भोगा करते हैं । इन्हें आसुरी जीव, संसारी जीव और चर्षणी कहते हैं । प्रपञ्च का बोझ बढ़ाने के लियें अथवा जगत् का खेल बढ़ता रहे इसी लियें इनकी उत्पत्ति हुई है ।

दूसरे प्रकार के जीव वे हैं जिन को सुख की प्राप्ति स्वर्ग और मोक्ष के द्वारा होती है । अथवा जिन्हें वैदिक साधनों को संपादित करने की अनुकूलता मिली है उन्हें मर्यादा जीव कहते हैं । इन में से कितने ही जीव अपने विचित्र साधनों द्वारा स्वर्गादि लौकिक सुख को प्राप्त होते हैं । कितने ही सुख की प्राप्ति करते हैं तो कितने ही दुःखा-भावरूप मोक्ष को प्राप्त होते हैं ।

तीसरे प्रकार के जीव वे हैं जिन्हें प्रभु का पूर्ण अनुग्रह प्राप्त हुआ है । जिनका प्रभु में दृढ़ विश्वास और प्रेम होने से त्रैवर्गिक साधनों में मन नहीं फँसता । वे जीव नाम सेवा में ही मय रहते हैं तथा स्वरूप सेवा को ही अत्यन्त प्रेम पूर्वक अपनी दोनों सायुज्य मुक्ति का प्रधान मार्ग समझते हैं उन्हें अनुग्रह संवधी या पुष्टिमार्गीय जीव कहते हैं । इन के यहां लीला प्राप्ति को ही मोक्ष कहा है ।

जीव के लिये श्वेताश्वतर उपनिषद् में कहा है—  
 अंगुष्ठमात्रो रवितुल्यरूपः संकल्पाहंकारसमन्वितो  
 यः । बुद्धेर्गुणेनाऽऽत्मगुणेन चैव आराग्रमात्रो  
 श्वपरोपि दृष्टः ॥

अर्थात्—जो जीव बुद्धि के गुण से संकल्प और अहंकार युक्त है और स्वयं सूर्यवत् प्रकाशित है । अंगुष्ठवत् है और

## श्रीविठ्ठलनाथजी प्रभुचरण

श्रीमहाप्रभु वल्लभाचार्य के यहां दो बालकों का प्राकट्य हुआ था । उनमें ज्येष्ठ पुत्र का नाम गोपीनाथजी था । इन के वंश ने अपनी लीला बहुत स्वल्प काल में ही संवरण करली थी । द्वितीय पुत्र श्रीविठ्ठलनाथजी थे । इन को वैष्णवगण प्रभुचरण भी कहते हैं तथा ये गुसाईंजी के नाम से सर्वसाधारण में प्रसिद्ध हैं ।

श्रीमद्वलभाचार्य के चरित्र का अनुसन्धान करने के लिये प्रचुर सामग्री उपलब्ध हैं । किन्तु श्रीमद्विठ्ठलनाथजी के चरित्र लिखनेवाले को एक यह बड़ी भारी आपत्ति आ पड़ती है कि उनके चरित्र पर प्रकाश डालने वाला एक भी स्वतन्त्र प्रामाणिक ग्रन्थ नहीं है । तथापि ‘वहिसूनुस्तव’ इत्यादि ग्रन्थों की सहायता लेकर यहां कुछ लिखा जा रहा है ।

श्रीविठ्ठलेश प्रभुचरणों का प्रादुर्भाव संवत् १५७२ पौषकृष्ण नवमी के शुभावसर पर हुआ था ।

## श्रीविद्वलेशप्रभुवरण—



बलभवर के तनय प्रसारक पुष्टिमार्ग के। विद्वानों के मौलिलिङ्गुट तत्त्वज्ञ  
महोन्में आगाध्य विदारक आमुर भत के। हरिपदपर्कनमुरमिविमोहित भक्त

## श्रीविठ्ठलनाथजी प्रभुचरण

श्रीमहाप्रभु वल्लभाचार्य के यहां दो बालकों का प्राकट्य हुआ था । उनमें ज्येष्ठ पुत्र का नाम गोपीनाथजी था । इन के बंश ने अपनी लीला बहुत स्वल्प काल में ही संवरण करली थी । द्वितीय पुत्र श्रीविठ्ठलनाथजी थे । इन को वैष्णवगण प्रभुचरण भी कहते हैं तथा ये गुसाईंजी के नाम से सर्वसाधारण में प्रसिद्ध हैं ।

श्रीमद्वलभाचार्य के चरित्र का अनुसन्धान करने के लिये प्रचुर सामग्री उपलब्ध हैं । किन्तु श्रीमद्विठ्ठलनाथजी के चरित्र लिखनेवाले को एक यह बड़ी भारी आपत्ति आ पड़ती है कि उनके चरित्र पर प्रकाश डालने वाला एक भी स्वतन्त्र प्रामाणिक ग्रन्थ नहीं है । तथापि ‘वहिस्तुत्व’ इत्यादि ग्रन्थों की सहायता लेकर यहां कुछ लिखा जा रहा है ।

श्रीविठ्ठलेश प्रभुचरणों का प्रादुर्भाव संवत् १५७२ पौषकृष्ण नवमी के शुभावसर पर हुआ था ।

# श्रीविठ्ठलेशप्रभुचरण—



वलभवर के तनय प्रसारक पुष्टिमार्ग के। विद्वानों के मौलिलिमुकुट तत्त्वज्ञ धर्म  
भक्तोंके आराध्य विदारक जागुर भत के। हरिपदपञ्जभुरमिविमोहित भक्त भ्रमर



इसके पहले कि हम श्रीविष्णुलनाथजी के चरित्र के विषय में लिखें हम 'विष्णु' इस शब्द की व्युपत्ति और उसका अर्थ कर देना योग्य समझते हैं जिस से कि पाठकों को आप के चरित्र को समझने में सहायता मिले ।

'विष्णु' वाच्य शब्द में सम्प्रति तीन अक्षर हैं 'विद्' 'ठ' और 'ल' । 'विद्' अर्थात् विदा-ज्ञान के द्वारा, 'ठन्' अर्थात् शून्यान्-शून्यको-मूर्खता को-अज्ञान को, 'लाति' दूर करै अर्थात् जो ज्ञान के द्वारा अज्ञान को दूर करै और अपना दास बनाकर स्वीकार करै वह 'विष्णु' । वैष्णवों के अज्ञानांधकार को श्रीविष्णुलनाथजी ने दूर किया है इस लिये आप 'यथा नाम तथा गुणः' हैं ।

आपके प्रादुर्भाव का कथानक भी भक्तों की भावनाओं से संबलित है । कहा जाता है कि पंद्रहपुर के श्रीपांडु-रङ्ग विष्णुलनाथजी ने श्रीमहाप्रसुजी को एक बार आज्ञा की कि 'आप विवाह कीजिये मुझे आपके यहां प्रकट होना है' । तदनुसार श्रीमहाप्रसुजीने काशी के देवभृकी कन्या अक्काजी श्रीमहालक्ष्मी के साथ विवाह किया । आपके यहां संवत् १५७० के आश्विन शुक्ल दशमी के दिन श्रीगोपी-नाथजी का प्राक्ल्य हुआ था ।

इस के दो वर्ष के अनन्तर अर्थात् १५७२ में ही काशी के पास आये हुए गांव चरणाद्रि-चुनार-में आप श्रीने



इसके पहले कि हम श्रीविठ्ठलनाथजी के चरित्र के विषय में लिखें हम 'विठ्ठल' इस शब्द की व्युपत्ति और उसका अर्थ कर देना योग्य समझते हैं जिस से कि पाठकों को आप के चरित्र को समझने में सहायता मिले।

'विठ्ठल' वाच्य शब्द में सम्प्रति तीन अक्षर हैं 'विद्' 'ठ' और 'ल'। 'विद्' अर्थात् विदा-ज्ञान के द्वारा, 'ठन्' अर्थात् शून्यान्-शून्यको-मूर्खता को-अज्ञान को, 'लाति' दूर करै अर्थात् जो ज्ञान के द्वारा अज्ञान को दूर करै और अपना दास बनाकर स्वीकार करै वह 'विठ्ठल'। वैष्णवों के अज्ञानांधकार को श्रीविठ्ठलनाथजी ने दूर किया है इस लिये आप 'यथा नाम तथा गुणः' हैं।

आपके प्रादुर्भाव का कथानक भी भक्तों की भावनाओं से संबलित है। कहा जाता है कि पंद्रहपुर के श्रीपांडु-खड़ विठ्ठलनाथजी ने श्रीमहाप्रभुजी को एक चार आज्ञा की कि 'आप विवाह कीजिये मुझे आपके यहाँ प्रकट होना है'। तदनुसार श्रीमहाप्रभुजीने काशी के देवभृकी कन्या अक्काजी श्रीमहालक्ष्मी के साथ विवाह किया। आपके यहाँ संवत् १५७० के आश्विन शुक्ल दशमी के दिन श्रीगोपी-नाथजी का प्राक्त्य हुआ था।

इस के दो वर्ष के अनन्तर अर्थात् १५७२ में ही काशी के पास आये हुए गांव चरणाद्रि-चुनार-में आप श्रीने-

श्रीमहाप्रभुजी के यहाँ पुत्र होकर जन्म ग्रहण किया था । आपके अग्रज श्रीगोपीनाथजी बड़े विद्वान् और अनन्य भक्त थे । दुःख की बात है आप का वंश चला नहीं । वर्तमान् समस्त गोस्वामी बालक श्रीविठ्ठलनाथजी के वंशज हैं ।

आपकी बालावस्था अपने पिता की सुशीतल छाया में व्यतीत हुई थी । आपश्री की अवस्था जिस समय पन्द्रह वर्ष की हुई उस समय श्रीमहाप्रभुजी अपने धाम को पधारे थे किन्तु इतने से ही समय में श्रीविठ्ठलनाथजी ग्रौढ विद्वान् हो चुके थे । फिर भी आप अपने अध्ययन में अभिवृद्धि ही करते रहे । और अपने उस अध्ययन के फल को आपने ऐसे कार्य में नियोजित किया जिस से सम्प्रदाय आज भी अपनी अभिवृद्धि किये जाता है ।

यद्यपि श्रीविठ्ठलभार्चार्य महाप्रभुने कई बार पृथ्वीप्रदक्षिणा कर वादियों को परास्त कर ब्रह्मवाद का मंडन किया था । तथापि संप्रदाय का वह प्रारंभ काल था और उसके अनुयायी बहुत स्वत्प थे । किन्तु श्रीविठ्ठलनाथजी प्रभुचरण ने संप्रदाय को अपने ही समय में बहुत व्यापक बना दिया था । आप के समय में संप्रदाय खूब व्यापक हुआ इसका एक कारण यह भी था कि आपने क्रियात्मक सेवापद्धति का प्रचालन संप्रदाय में किया था । इस के अति-

रिक्त संप्रदाय की व्यापकता का कारण यह था कि अपने सद्वादशुक्त विद्वन्मण्डन, भक्तिहंस, भक्ति हेतु निर्णय आदि ऐसे विद्वत्ता पूर्ण ग्रन्थों की रचना की जिस से मतान्तर के विद्वानों पर भी इनका खूब असर पड़ा ।

शास्त्रोक्त विधिका अनुसरण कर श्रीमहाप्रभुजी ने काशी के सभीपस्थ चुनारगढ़ में दोनों कुमारों का श्री विठ्ठलनाथजी एवं श्री गोपीनाथजी का, यज्ञोपवीत महोत्सव किया था । यज्ञोपवीत संस्कार के अनन्तर काशी के मधुसूदन सरस्वती नामक प्रसिद्ध सन्न्यासी के पास विद्याध्ययन की आज्ञा श्रीमहाप्रभुजी ने विठ्ठलनाथजी को दी थी ।—पु. मा. इ. ।

श्रीविठ्ठलनाथजी ने अपनी कुशाग्र बुद्धि के द्वारा वेद एवं वेदाङ्गों का अध्ययन अपनी स्वत्पावस्था में ही समाप्त प्राय कर दिया था । किन्तु आपको अपने अध्ययन काल ही में पितृवियोग सहन करना पड़ा था ।

आचार्य चरण के आसुर व्यामोह के अनन्तर आप अडेल में आकर विराजे । वहाँ ही प्रभु की सेवा में अपना काल यापन करने लगे । आगत जिज्ञासु वैष्णवों को अपने वचनामृतों का आस्वादन करा कर कृतकृत्य करते । शास्त्रार्थ के अर्थ आनेवाले पण्डितराजों से शास्त्रार्थ कर उन्हें अपनी अप्रतिम विद्याबुद्धि से पराजित करते । अनेक पंडित आपश्री

श्रीमहाप्रभुजी के यहां पुत्र होकर जन्म ग्रहण किया था । आपके अग्रज श्रीगोपीनाथजी बड़े विद्वान् और अनन्य भक्त थे । दुःख की बात है आप का वंश चला नहीं । वर्तमान् समस्त गोस्वामी बालक श्रीविष्णुलनाथजी के वंशज हैं ।

आपकी बालावस्था अपने पिता की सुशीतल छाया में व्यतीत हुई थी । आपश्री की अवस्था जिस समय पन्द्रह वर्ष की हुई उस समय श्रीमहाप्रभुजी अपने धाम को पधारे थे किन्तु इतने से ही समय में श्रीविष्णुलनाथजी श्रौढ़ विद्वान् हो चुके थे । फिर भी आप अपने अध्ययन में अभिवृद्धि ही करते रहे । और अपने उस अध्ययन के फल को आपने ऐसे कार्य में नियोजित किया जिस से सम्प्रदाय आज भी अपनी अभिवृद्धि किये जाता है ।

यद्यपि श्रीवल्लभाचार्य महाप्रभुने कई बार पृथ्वीप्रदक्षिणा कर वादियों को परास्त कर ब्रह्मवाद का मंडन किया था । तथापि संप्रदाय का वह प्रारंभ काल था और उसके अनुयायी बहुत स्वत्प्य थे । किन्तु श्रीविष्णुलनाथजी ग्रभुचरण ने संप्रदाय को अपने ही समय में बहुत व्यापक बना दिया था । आप के समय में संप्रदाय खूब व्यापक हुआ इसका एक कारण यह भी था कि आपने क्रियात्मक सेवापद्धति का प्रचालन संप्रदाय में किया था । इस के अति-

रिक्त संप्रदाय की व्यापकता का कारण यह था कि अपने सद्वादयुक्त विद्वन्मण्डन, भक्तिहंस, भक्ति हेतु निर्णय आदि ऐसे विद्वत्ता पूर्ण ग्रन्थों की रचना की जिस से मतान्तर के विद्वानों पर भी इनका खूब असर पड़ा ।

शास्त्रोक्त विधिका अनुसरण कर श्रीमहाप्रभुजी ने काशी के समीपस्थ चुनारगढ़ में दोनों कुमारों का श्री विठ्ठलनाथजी एवं श्री गोपीनाथजी का, यज्ञोपवीत महोत्सव किया था । यज्ञोपवीत संस्कार के अनन्तर काशी के मधुसूदन सरस्वती नामक प्रसिद्ध सन्यासी के पास विद्याध्ययन की आज्ञा श्रीमहाप्रभुजी ने विठ्ठलनाथजी को दी थी ।—पु. मा. इ. ।

श्रीविठ्ठलनाथजी ने अपनी कुशाग्र बुद्धि के द्वारा वेद एवं वेदाङ्गों का अध्ययन अपनी स्वत्यावस्था में ही समाप्त प्राय कर दिया था । किन्तु आपको अपने अध्ययन काल ही में पितृवियोग सहन करना पड़ा था ।

आचार्य चरण के आसुर व्यामोह के अनन्तर आप अडेल में आकर विराजे । वहाँ ही प्रभु की सेवा में अपना काल यापन करने लगे । आगत जिज्ञासु वैष्णवों को अपने वचनामृतों का आस्वादन करा कर कृतकृत्य करते । शास्त्रार्थ के अर्ध आनेवाले पण्डितराजों से शास्त्रार्थ कर उन्हें अपनी अप्रतिम विद्याबुद्धि से पराजित करते । अनेक पंडित आपश्री

श्रीमहाप्रभुजी के यहां पुत्र होकर जन्म ग्रहण किया था । आपके अग्रज श्रीगोपीनाथजी बड़े विद्वान् और अनन्य भक्त थे । दुःख की बात है आप का वंश चला नहीं । वर्तमान् समस्त गोस्वामी बालक श्रीविठ्ठलनाथजी के वंशज हैं ।

आपकी बालावस्था अपने पिता की सुशीतल छाया में व्यतीत हुई थी । आपश्री की अवस्था जिस समय पन्द्रह वर्ष की हुई उस समय श्रीमहाप्रभुजी अपने धाम को पधारे थे किन्तु इतने से ही समय में श्रीविठ्ठलनाथजी ग्रौढ विद्वान् हो चुके थे । फिर भी आप अपने अध्ययन में अभिवृद्धि ही करते रहे । और अपने उस अध्ययन के फल को आपने ऐसे कार्य में नियोजित किया जिस से संप्रदाय आज भी अपनी अभिवृद्धि किये जाता है ।

यद्यपि श्रीविठ्ठलभाचार्य महाप्रभुने कई बार पृथ्वीप्रदक्षिणा कर वादियों को परास्त कर ब्रह्मवाद का मंडन किया था । तथापि संप्रदाय का वह प्रारंभ काल था और उसके अनुयायी बहुत स्वल्प थे । किन्तु श्रीविठ्ठलनाथजी प्रभुचरण ने संप्रदाय को अपने ही समय में बहुत व्यापक बना दिया था । आप के समय में संप्रदाय खूब व्यापक हुआ इसका एक कारण यह भी था कि आपने क्रियात्मक सेवापद्धति का प्रचालन संप्रदाय में किया था । इस के अति

प्रथम पत्नी से आप को श्रीगिरिधरजी, श्रीगोविन्दराय जी, श्री वालकृष्ण जी, श्री गोकुलनाथ जी, श्री रघुनाथ जी एवं श्री यदुनाथजी इस प्रकार छः पुत्ररत्नों की प्राप्ति हुई थी । श्री पद्मावती वहू जी द्वारा श्री घनश्यामजी प्रकट हुए थे । सम्प्रति जितने गोस्वामी यहां विराजमान हैं वे सब गिरिधर जी और यदुनाथ जी के वंशज हैं । अवशिष्ट पुत्रों का वंश चला नहीं है ।

श्री विठ्ठलनाथ जी ने ही सर्व प्रथम ‘गोस्वामी’ शब्द धारण किया था ।

आप ने अपने समय में ही अपने प्रभाव का सुखानुभव कर लिया था । आप के प्रभाव से प्रभावान्वित हो अनेक राजा महाराजा आप के शिष्यत्व को प्राप्त हुए थे । आप के लिये जो ‘अनेकक्षितिपश्चेणिमूर्धासक्तपदाम्बुज’ विशेषण व्यवहृत हुआ है वह यथार्थ है ।

आप गान्धर्व शास्त्र के भी प्रशंसक थे । किन्तु अन्यथा रीतिसे उसका उपयोग करना अनुचित जान आपने इसे भगवत्सेवा में विनियोग किया । आप ने स्वयं भी श्री के आगे गाये जाने के लिये विविध गीतिकाओं का निर्माण किया ।

एक समय आप को श्रीनाथजी का वियोग भी सहन करना पड़ा था । श्री नाथ जी के अधिकारी श्री कृष्णदास

को एक समय गर्व आया । उसने श्रीगुसाईंजी के घृह के वहां दर्शन बन्द कर दिये । आपको बड़ा दुःख हुआ । श्री का एक क्षणिक वियोग भी आप के लिये दुस्सह था । आप बड़े दुःखित हुए और इसी दुःख के प्रवाह को आप ने 'विज्ञसि' के द्वारा प्रकट किया है । आप प्रत्येक दिन एक विज्ञसि लिख कर श्री के चरणारविन्द में अर्पण किया करते । प्रभु की सेवा के वियोग में भक्त की कैसी दशा हो जाती है यह विज्ञसियों के पढ़ने से विदित होगा । आप को यह तापक्षेश का अनुभव छः मास पर्यन्त रहा था ।

आपने संप्रदाय को सम्मान्य और दृढ़ करने के हेतु निम्नलिखित ग्रन्थों की भी रचना की थी ।

**१—अणुभाष्य (शेष) — 'फलभूत उपपत्तेः'** इस सूत्र से लेकर शेष पर्यन्त आपकी रचना है ।

**२—विद्वन्मण्डन —** वाद में अत्यन्त उपयोगी विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ । आपने इसकी रचना स्वयं ही एकान्त में बैठ कर नहीं की किन्तु अपने पुत्रों को सन्सुख बैठाकर की थी । वे वाद करते जाते थे और आप उनका यथोचित उत्तर लिखते जाते थे । ऐसा ऐतिह्य है ।

|                              |                                |
|------------------------------|--------------------------------|
| ३ शृंगाररस मण्डन ।           | २५ व्रतचर्चाष्टपदी             |
| ४ सुवोधिनीकी टिष्पणी ।       | २६ स्वामिनी प्रार्थना          |
| ५ भक्तिहंस                   | २७ स्वामिन्यष्टक               |
| ६ भक्तिहेतु निर्णय           | २८ स्वामिनी स्तोत्र            |
| ७ यमुनाष्टक टीका             | २९ दानलीलाष्टक                 |
| ८ नवरत्न टीका                | ३० रससर्वस्व                   |
| ९ सिद्धान्तमुक्तावली टीका    | ३१ प्रवोध                      |
| १० न्यासादेश                 | ३२ रक्षास्मरण                  |
| ११ प्रेमामृत                 | ३३ द्वितीय चतुःश्लोकी          |
| १२ मंगलाचरण                  | ३४ नव विज्ञसि                  |
| १३ सर्वोत्तम                 | ३५ द्वितीय पर्यङ्क             |
| १४ वल्लभाष्टक                | ३६ शृङ्गाररस                   |
| १५ मंगलारातिंकार्या          | ३७ भक्तिमार्ग मर्यादा          |
| १६ राजभोगाराति „             | ३८ सेवाश्लोक                   |
| १७ सन्ध्याराति „             | ३९ पुरुषोत्तम प्रतिष्ठा प्रकार |
| १८ शयनाराति „                | ४० स्फुरत्कृष्ण प्रेमामृत      |
| १९ पर्यङ्क                   | ४१ यमुनाष्टपदी                 |
| २० भुजङ्गप्रयाताष्टक         | ४२ गोकुलाष्टक                  |
| २१ राधा प्रार्थना चतुःश्लोकी | ४३ स्वप्नदर्शन                 |
| २२ अष्टाक्षर निरूपण          | ४४ गुप्तरस                     |
| २३ ललित त्रिभङ्ग             | ४५ वृत्र चतुःश्लोकी टीका       |
| २४ विज्ञसि                   | ४६ चौर चर्या                   |

|                         |                         |
|-------------------------|-------------------------|
| ४७ चौर्यस्वरूप नाम-लीला | ५० गीतातात्पर्य         |
| ४८ जन्माष्टमी निर्णय    | ५१ मुक्तितारतम्य निर्णय |
| ४९ गीतगोविन्दार्थ       | ५२ गायन्यर्थ कारिका     |

आपके कुमारावस्था में ही श्रीमहाप्रभुजी ने संन्यास ग्रहण कर लिया था। तथा काशी में आप एकान्त वास कर श्रीकृष्ण के चरणारविन्द का ध्यान किया करते थे। आपके आसुर व्यामोह (देह छोड़ने) के कुछ समय पहले श्रीविठ्ठलनाथजी एवं आपके अग्रज श्रीगोपीनाथजी आपके दर्शनार्थ पधारे। श्रीमहाप्रभुजी उस समय किसी से भी चोलते तक न थे। श्रीगुंसाईजी ने जब कुछ उपदेश ग्रहण करने की इच्छा प्रकट की तब आपने साढे तीन श्लोक लिख कर दिये। वे ही सम्प्रदाय में शिक्षा सार्धत्रय श्लोकी के नाम से प्रसिद्ध हैं।

इस उपदेश के समय में ही भगवान् स्वयं प्रकट हुए और निम्नांकित सार्धश्लोक अपने श्रीमुख से कहा—  
 मयि चेदस्ति विश्वासः श्रीगोपीजनवल्लभे ।  
 तदा कृतार्थो यूयं हि शोचनीयं न कर्हिंचित् ॥  
 मुक्तिर्हित्वान्यथारूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः ।

अर्थात्—यदि मुझ में तुमारा विश्वास रहेगा तो तुम कृतार्थ हो जाओगे। तुमारी शोचनीय दीन दशा कभी न होगी। मुझमें विश्वास रक्खो।

आप श्रीकृष्णके अनन्य भक्त हे । श्रीकृष्ण के अतिरिक्त आप किसी को भी परमेश्वर नहीं मानते हे आपका मुद्रालेख था—

जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्संगलालितम् ।

तदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानहो बुधाः ॥

अर्थात्—सब से उच्च कोटि के ईश्वर परात्पर तत्त्व और सर्वसामर्थ्यसम्पन्न परमेश्वर यशोदा के लाल श्रीकृष्ण को ही जानो । इस से अतिरिक्त जो कोई किसी दूसरे को मानने को कहे उसे असुर समझो ।

श्रीगुरुआईजी का सन्मान मुसलमान बादशाह अकबर तक किया करता था । अनेक बार श्रीगोस्वामी विठ्ठलनाथजी को उस ने सन्मानित किया था । राजा टोडरमल तो आप के इतने अनन्य भक्त हो गये थे कि जब संग्राम में जाते तो आपका ही प्रसादी उपरणा ओढ़ कर जाते । पु. मा. इ.

आप भूतल पर सत्तर वर्ष और अष्टाईस दिन पर्यन्त विराजे । आप ने संवत् १६४२ के माव शुक्ल सप्तमी के दिन श्री गिरिराज की कन्दरा में प्रवेश किया ।

परीक्षार्थ प्रश्न ।

‘विठ्ठल’ शब्द की व्युत्पत्ति क्या है ?

आप का जन्मस्थल और जन्मसंवत् लिखो ।

आप के समय में संप्रदाय व्यापक हुआ इस का कारण क्या था ।

श्री गुसाईंजी के कितने लालजी थे ।

उन के नाम लिखो ।

श्री गुसाईंजी के अन्तर्धान होने का संवत् क्या था ।

आप का सुद्रालेख क्या था ।



## पुष्टि, प्रवाह और मर्यादा

---

श्रीमदाचार्यचरण ने जगत् में तीन प्रकार के मनुष्य गिनाये हैं । पुष्टिस्थित जीव, प्रवाह मार्गीय जीव और मर्यादा शील जीव । इन तीनों प्रकार के जीवों का फल उनकी क्रिया के फल द्वारा भिन्न २ होता है । पृथिवी के समस्त मतमतान्तरों का समावेश इन तीनों मार्गों में हो जाता है । जो जीव यहाँ जन्म लेते हैं किन्तु भगवान् क्या है ? मैं कौन हूँ ? यह जगत् क्या है ? इत्यादि दार्शनिक विचारों को जो लोग वेदोक्त रीतिसे नहीं समझते वे आसुर और चर्षणी वाच्य जीव हैं उनका काम जन्म लेते रहना और पुनः पुनः मरते रहना यह है । इन जैसों को ही प्रवाह मार्गीय जीव भी कहते हैं । सर्ग प्रलय की, जन्म मरण की जहाँ शृंखला नहीं तूटती वही 'प्रवाह' है । आसुरी प्रवाह विषयणी सृष्टि सब से नीची गिनी गई है । गीताजी में जो 'तानहं द्विष्टः क्रुरान्संसारेषु नराधमान्' कहा है यह प्रवाही और उनमें भी दुर्ज प्रवाही को लक्ष्य कर कहा है । प्रवाही सृष्टि के अनेक भेद हैं ।

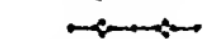
चैतन्यरूप जीव भगवदीय अंशत्वेन सब के सब समान हैं। किन्तु अनुग्रह और कर्म के फल भेदसे किसी जीव को अक्षर ब्रह्मकी प्राप्ति होती है, तो किसी को स्वर्ग की प्राप्ति होती है। कोई अन्ध तामस में गिरता है तो कोई पूर्ण पुरुषोत्तम को भी प्राप्त कर लेता है। किसी को उत्तम देह मिलने पर भी उसके कर्म नितान्त गर्हित होते हैं और किसी को गर्हित देह मिलने पर भी कर्म उसके श्रेष्ठ होते हैं। कितने ही, इस संसार में ही हमें सुख मिले इस आशा वाले होते हैं, तो कोई पारलौकिक सुख के लिये चिन्तित हो उसी के साधन में प्रयत्नशील होते हैं। और कितने ही इस लोककी और परलोक की कोई भी चिन्ता न रख केवल भगवान् और उनकी सायुज्य प्राप्ति की इच्छा रखते हैं। इस प्रकारकी मिन्न २ वृत्ति इस लोक में देखी जा रही है। प्रश्न यह होता है कि लोगों की यह सर्वथा मिन्न २ रुचि क्यों हैं? इस प्रश्नका निरास पुष्टि प्रवाह और मर्यादा मार्गीय रहस्य को जान लेने से अपने आप ही हो जाता है। रहस्यका उद्घाटन यथा मति हम यहीं करेंगे।

अपने २ अधिकार में पुष्टिमार्गीय, प्रवाहमार्गीय और मर्यादा मार्गीय सब अलग २ हैं। तीनों के देह अलग हैं और तीनों की क्रिया भी अलग ही है। इन तीनों के फल

और गति भी अपनी २ अलग २ हैं । इस प्रकार तीनों की सूचि भी सर्वत्र और सर्वदा भिन्न ही रहेगी ।

अब मर्यादा मार्गीय भक्त को लीजिये । इस भक्त के विशेषण से ही विदित हो जाता है कि ये जीव 'मर्यादा' में रह कर ही भगवान् की भक्ति को और स्वयं भगवान् को प्राप्त करना चाहते हैं । शास्त्र में जो भी कुछ ईश्वर को प्राप्त करने की मर्यादा वांध दी गई है उस मर्यादा से तिलभर भी न हटना और तदुक्त साधन करते रहना यह उनका विश्वास है । और यही उनका अटल सिद्धान्त रहता है । ऐसे भक्त कठिन तपस्या करके भगवान् को प्रसन्न करते हैं । किन्तु फिर भी फल में इनको भगवान् का सामान्य अनुग्रह प्राप्त होता है ।

पुष्टिमार्गीय जीवों का निरूपण अन्यत्र किया गया है ।  
परीक्षार्थ प्रश्न ।



जगत् में कितने प्रकार के जीव हैं ?

चर्षणीवाच्य जीव कौन है ?

मर्यादा मार्गीय जीव कौन है ?



## पुरुषार्थ

पुरुष जिसे चाहे उसे पुरुषार्थ कहते हैं। यह पुरुषार्थ साक्षात् और परम्परा से चार प्रकार का है। धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष ये चार पुरुषार्थ हैं। दुःख का एकदम न रहना ही मोक्ष कहा जाता है। नित्य तथा अगणित और निर्दुःख सुखप्राप्ति का ही नाम आनन्दप्राप्ति किंवा भगवत्प्राप्ति है। दुःखाभाव और सुख प्राप्ति इन दोनों की सर्वजीव इच्छा रखते हैं इसलियें इन दोनों को साक्षात्पुरुषार्थ कहा है। धर्म करनेसे दुःख दूर होता है इस लियें वह भी पुरुष को अपेक्षित है। अतः धर्म भी पुरुषार्थ है। अर्थ के बिना धर्म हो नहीं सकता इस लियें अर्थ भी पुरुषार्थ है। किन्तु धर्म और अर्थ दोनों परम्परा से पुरुषार्थ हैं। किन्तु साक्षात् पुरुषार्थ तो दुःखाभाव और सुख प्राप्ति ही है। सुख प्राप्ति भी अनेक प्रकार की है किंतु मुख्य दो प्रकारकी गिनी गई है। एक दुःख से मिली हुई सुख प्राप्ति और दूसरी दुःखस्पर्श से रहित सुखप्राप्ति। तीनों लोक में जितना सुख है वह दुःख से मिला हुआ है और अनित्य है। इसी से उसे लौकिक सुख

अथवा काम कहते हैं । जो सुख दुःख सर्व मात्र से रहित है, नित्य, निरतिशय और अगणित है उसी आनन्द का नाम अलौकिक सुख किंवा अलौकिक आनन्द है । इस नित्य निरतिशय अलौकिक आनन्दानुभव को ही भगवान् कहते हैं । वैष्णव मात्र को इसी पुरुषार्थ के लिये प्रयत्न करना चाहिये ।

अभ्यासार्थ प्रश्न ।

---

पुरुषार्थ किसे कहते हैं ?  
मोक्ष क्या है ?  
पुष्टिमार्गिय मोक्ष कौनसा है ?



सत्ता सबों के विचार, वृत्ति और कर्मों पर चलती है। इस कारण से भक्ति भी जो अंतःकरणकी एक वृत्ति हो जाती है वह चार प्रकार की होती है। तामसी भक्ति, राजसी भक्ति, सात्त्विकी भक्ति और निर्गुणा भक्ति। पुष्टि-मार्ग में निर्गुणा भक्ति के द्वारा प्रभुकी सेवा की जाती है। इस निर्गुणा भक्ति के ऊपर, उपर्युक्त प्रथम तीनों गुणों की सत्ता नहीं चलती।

तामसी भक्ति का वर्णन श्रीमद्भागवत के तृतीयस्कन्ध के २९ वें अध्याय के आठवें श्लोक में किया है—

अभिसन्धाय यो हिंसां धर्मं मात्सर्यमेव वा ।  
संरम्भी भिन्नदग्भावं मधि कुर्यात्स तामसः ॥

अर्थात्—जो मनुष्य किसी को मारने के हेतु, कपट करने के हेतु अथवा परोत्कर्ष को नहीं सह सकने से, दूसरे को पीड़ा पहुंचाने के हेतु, भेदद्वय से भगवान् का मजन करते हैं वे तामसी भक्त हैं और ऐसी भक्ति को तामसी भक्ति कहते हैं।

राजसी भक्ति के लियें वहाँ ही दूसरा श्लोक है—  
विषयानभिसन्धाय यश ऐश्वर्यमेव वा ।

अर्चादावर्चयेद्यो मां पृथग्भावः स राजसः ॥

अर्थात् जो लोग विषयों की इच्छासे, अथवा यश की इच्छा से, अथवा ऐश्वर्य की इच्छा से, भेद रख कर भग-

वान् की पूजा करते हैं वे राजस भक्त हैं और ऐसी भक्ति को राजस भक्ति कहते हैं ।

तीसरे श्लोक में सात्त्विक भक्ति का निरूपण है—

कर्मनिर्हारमुद्दिश्य परस्मिन्वा तदर्पणं ।

यजेद्यष्टव्यमिति वा पृथग्भावः स सात्त्विकः ॥

अर्थात्—जो लोग सब कर्मों और पापों का नाश करने के लिये भगवान् की सेवा करते हैं । अपने कर्मों को ईश्वर के अर्पण करने से ईश्वर प्रसन्न होंगे यह सोच कर जो लोग अपने कर्मों को ईश्वर में अर्पण करते हैं ऐसे भेद दृष्टिवाले भक्त को सात्त्विक भक्ति कहते हैं और ऐसी भक्ति सात्त्विक भक्ति कहलाती है ।

अभ्यासार्थ प्रश्न ।

भक्ति क्या है ?

सात्त्विक, राजस और तामस भक्ति कौन है ?



## “निर्गुणा भक्ति”

सब से उत्तम भक्ति निर्गुणा भक्ति है । यहां हृदय में  
कुछ भी कामना नहीं रखकर, केवल अपना परम कर्तव्य  
समझकर भगवान् की प्रेम पूर्वक सेवा की जाती है ।  
पुष्टिमार्ग में यही सेवा प्रचलित है । इसका लक्षण यह है—  
मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाशये ।  
मनोगतिरवच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भसोम्बुधौ ॥

भगवान् देवहूति से कह रह हैं कि मेरे गुणों के श्रवण  
मात्र से सर्वान्तर्यामी मुझ में, प्रतिबन्धों से रहित अवि-  
च्छिन्न मन की गति का होना निर्गुणा भक्ति का लक्षण है ।

इस श्लोक की, श्रीवल्लभाचार्य निर्मित, भागवत की  
टीका श्रीसुबोधिनीजी में लिखा है—

‘ सर्वगुहाशये मयि भगवति प्रतिबन्धरहिताऽविच्छिन्ना  
या मनोगतिः पर्वतादिभेदनमपि कृत्वा यथा गंगाम्भोम्बुधौ  
गच्छति तथा लौकिकवैदिकप्रतिबन्धान्दूरीकृत्य या भगवति  
मनसो गतिः’ ।

अर्थात् जिस प्रकार गंगानदी का प्रवाल प्रवाह झाड़ झंखड को लेकर पर्वतादि बलवान् विष्णों को भी भेदकर समुद्र में मिलता है उसी प्रकार भगवद्घक्त की जो लौकिक और वैदिक वाधाओं को दूर कर भगवान् के चरणों में मन की अविरत गति होती है उसे निर्गुण भक्ति कहते हैं ।

यह भक्ति अहैतुकी, कामना न रखकर, फल की इच्छा न रखकर, भगवान् की केवल प्रेमपूर्वक सेवा करने के लिये होनी चाहिये । यह भक्ति केवल पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के लिये ही होनी चाहिये । उनके अवतारों के लिये अथवा और २ देवताओं के विषय में नहीं होनी चाहिये ।

ऐसी भगवान् पर आत्मनितकी और अहैतुकी भक्ति किसी भी फल का स्पर्श नहीं करती । अधिक तो क्या, इस भक्ति के रस में छूट कर भक्त लोग सालोक्य अर्थात् वैकुण्ठ के निवासको, सार्थि अर्थात् भगवान् जैसे ऐश्वर्य को, सामीप्य अर्थात् भगवान् के सहवास को, सारूप्य अर्थात् भगवान् के सद्व्य स्वरूप को भी, भगवान् के दिये जाने पर भी, नहीं चाहते ।

भगवान् में अपनी निर्हेतुकी भक्ति रख कर जो वैष्णव ईश्वर की सेवा करते हैं वे ही सच्चे वैष्णव हैं । भगवान् भी ऐसे ही भक्तों पर प्रसन्न होते हैं । भगवच्छास्त्र श्रीमद्भागवत में कहा है—

## “निर्गुणा भक्ति”

सब से उत्तम भक्ति निर्गुणा भक्ति है । यहाँ हृदय में  
कुछ भी कामना नहीं रखकर, केवल अपना परम कर्तव्य  
समझकर भगवान् की प्रेम पूर्वक सेवा की जाती है ।  
पुष्टिमार्ग में यहीं सेवा प्रचलित है । इसका लक्षण यह है—  
मद्गुणश्रुतिमात्रेण मयि सर्वगुहाशये ।  
मनोगतिरवच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भसोम्बुधौ ॥

भगवान् देवहूति से कह रह हैं कि मेरे गुणों के श्रवण  
मात्र से सर्वान्तर्यामी मुझ में, प्रतिबन्धों से रहित अवि-  
च्छिन्न मन की गति का होना निर्गुणा भक्ति का लक्षण है ।

इस श्लोक की, श्रीवल्लभाचार्य निर्मित, भागवत की  
टीका श्रीसुबोधिनीजी में लिखा है—

‘ सर्वगुहाशये मयि भगवति प्रतिबन्धरहिताऽविच्छिन्ना  
या मनोगतिः पर्वतादिमेदनमपि कृत्वा यथा गंगाम्भोम्बुधौ  
गच्छति तथा लौकिकवैदिकप्रतिबन्धान्दूरीकृत्य या भगवति  
मनसो गतिः’ ।

अर्थात्—हे प्रकाशयुक्त भगवन् ! आपके भक्त दुस्तर संसार समुद्र को भक्तिरूप आप के चरणारविन्दों के द्वारा स्वयं अच्छी प्रकार पार पहुंच कर, जीवों पर अनुग्रह करने वाले होने से, आपके चरणारविन्द रूप भक्ति मार्गात्मक नाव को यहां रख कर, परम पद को प्राप्त हुए हैं ।

भक्तिमार्ग रूपी नाव यहां महापुरुष रख गये हैं । उस का आश्रय लेने वाला विना आयास ही संसार समुद्र को, भीषण होने पर भी, तिर जाता है । क्यों कि उस मार्ग के प्रवर्तकों पर आपका अनुग्रह है ।

इस लियें जो भगवान् के चरण की शरण लेते हैं वे निर्वल हों तो भी बलवान् हैं और भविष्य में वे घडे २ सिद्ध, चारण, गन्धर्व और विनायकों के मस्तक पर पैर रखकर निर्भय होकर विचरण करते हैं क्यों कि उन पर आपका पूर्ण अनुग्रह होता है ।

जो लोग अनन्य हो कर रात्रि दिन भगवान् में ही अपने मन को रखते हैं अथवा जिनका व्यसन ही भगवान् श्रीकृष्ण हो गया हो वे संसार को विलकुल दुस्तर नहीं मानते और इस महार्णव को उसी प्रकार पार कर जाते हैं जिस प्रकार बछड़े के खुर के चिन्ह को मनुष्य अनायास ही उलंघ जाता है ।

जो लोग अपने आश्रय पर अकेले ही गई करते हैं । जो लोग भगवान् की मदद नहीं चाहते हुए ही सिद्धि

प्रीयतेऽमलया भक्त्या हरिरन्यद्विडम्बनम् ।

अर्थात्—भगवान् श्रीकृष्ण, भक्त की निर्हैतुक, निर्मल से ही प्रसन्न होते हैं । उन को और प्रकार से प्रसन्न की चेष्टा व्यर्थ है । जिनके पास लक्ष्मी दासी हो कर करती है उन को क्या कोई लोभ दे कर प्रसन्न कर स है ? जिसके पास अनेक रत्न और अनेक सुन्दर २ सिंह इत्यादि है वह क्या अपनी इन वस्तुओं के द्वारा भग को वश कर सकता है ? उन के पास तो कौस्तुभ न ही एक ऐसा है जो जगत् की सर्व सम्पत्तियों क मूल्य नहीं हो सकता । अपनी तुच्छ वस्तु से क्या प्रसन्न हो सकते हैं ? न विद्या पर, न धन पर, अंबल पर, भगवान् प्रसन्न हो सकते हैं, भगवान् प्रसन्न हो सकते हैं तो केवल भक्ति से ही । जीव का कुछ काम नहीं आता । वह तो साधन रहित एक अद्यापात्र कीट है । उसके पास साधन बल कुछ नहीं उसका तो साधन दीनता है, भगवद्भक्ति है और ईश्वरणों में सतत प्रणाम है । भगवद्भक्त भगवानके चरणों व उद्धारक समझता है । श्रीमद्भागवत में भी कहा है—

स्वयं समुत्तीर्य सुदुस्तरं द्युम-  
न्भवार्णवं भीममद्भ्रसौहृदाः ।  
भवत्पदाम्भोरुहनावमत्र ते  
निधाय याताः सदनुग्रहो भवान् ॥

अर्थात्—हे प्रकाशयुक्त भगवन् ! आपके भक्त दुस्तर संसार समुद्र को भक्तिरूप आप के चरणारविन्दों के द्वारा स्वयं अच्छी प्रकार पार पहुंच कर, जीवों पर अनुग्रह करने वाले होने से, आपके चरणारविन्द रूप भक्ति मार्गात्मक नाव को यहां रख कर, परम पद को प्राप्त हुए हैं ।

भक्तिमार्ग रूपी नाव यहां महापुरुष रख गये हैं । उस का आश्रय लेने वाला विना आयास ही संसार समुद्र को, भीषण होने पर भी, तिर जाता है । क्यों कि उस मार्ग के प्रवर्तकों पर आपका अनुग्रह है ।

इस लिये जो भगवान् के चरण की शरण लेते हैं वे निर्वल हों तो भी बलवान् हैं और भविष्य में वे बड़े २ सिद्ध, चारण, गन्धर्व और विनायकों के मस्तक पर पैर रखकर निर्भय होकर विचरण करते हैं क्यों कि उन पर आपका पूर्ण अनुग्रह होता है ।

जो लोग अनन्य हो कर रात्रि दिन भगवान् में ही अपने मन को रखते हैं अथवा जिनका व्यसन ही भगवान् श्रीकृष्ण हो गया हो वे संसार को धिलकुल दुस्तर नहीं मानते और इस महार्णव को उसी प्रकार पार कर जाते हैं जिस प्रकार घछडे के खुर के चिन्ह को मनुष्य अनायास ही उलांघ जाता है ।

जो लोग अपने आश्रय पर अकेले ही गई करते हैं । जो लोग भगवान् की मदद नहीं चाहते हुए ही सिद्धि

की कामना करते हैं उनको सिद्धि प्राप्त नहीं होती होती भी है तो वे वहाँ जाकर भी, भगवद्भक्त न हैं ऐसे गिरते हैं कि उनका सारा गर्व खर्व हो जाता इस बात का रहस्य हमें गजेन्द्रोपाख्यान में प्राप्त होत वह कथानक यों है—

पूर्व समय में शोभित और उचुङ्ग त्रिकूट पर्वत गज निवास करता था। पर्वत चारों ओर से समुद्र से हुआ था और उसके चरण सर्वदा क्षीरनिधि धोया करत घडे २ सिद्धलोग, चारण, गन्धर्व, विद्याधर किन्नर और उसकी कन्दराआ का सेवन किया करते थे। वहाँ अप्स सङ्कीर्त की मधुर धुन बंधी ही रहती थी और उस धुन की जो प्रतिष्ठानि थी वह घडे २ मत्त केसरीये अपने शत्रु की गर्जना का भ्रम उत्पन्न करती थी अपने शत्रु का उत्कर्ष कभी न सहनेवाले शार्दूलवर प्रत्युत्तर स्वरूप गर्वमय गर्जना किया ही करते थे।

उसी पर्वत पर किसी गुहा में, महात्मा भगवान् व कृतुमान् नाम का वर्गीचा है जिसमें देवक्षी अपने अ प्रमोद का समय व्यतीत करती आई हैं। उस बा शोभा वर्णनातीत है। एक दिन उस कानन में करनेवाला असीम बलशाली मदोन्मत्त गजपति गजेन्द्र से व्याकुल अपने यूथ सहित उस सरोवर के समीय अ

वह यूधपति गजेन्द्र अद्भुत और असीम बलशाली था । चडे २ सिंह, वडे २ व्याघ्र, बडे २ रीछ और बडे २ गजराज उस की गन्धमात्र से भाग जाते थे । वह गजेन्द्र धर्म से तस हो अपने परिवार सहित अपनी मदमाती चाल से पर्वतों को हिलाता हुआ सरोवर के समीय आ रहा था । उस समय मद उसके कपोलों से झार रहा था और भ्रमर गण उस मद का उपभोग अपने अद्भुत गुंजन के साथ कर रहे थे । मद मत्त करिवर कभी २ उनकी इस धृष्टता पर अपने आरक्त-नेत्रों से देख लेता और कभी २ अपने विशाल कर्णताल से उन्हें भगा देता । उसकी अनुपमेय चाल इधर पर्वतों कंपायमान करती थी तो उधर देवतों की स्त्री और बड़ी २ अप्सरायें उसकी इस चाल को देख मोहित हो उठतीं और अपनी मनको मुग्ध करनेवाली चाल उन्हें बड़ी भद्दी मालुम पड़ती ।

ऐसा ही अमेय बलशाली धर्मतस गजेन्द्र आज सरोवर में मनमाना स्थान कर रहा है । जिस समय वेग सहित वह सरोवर में धुसा, सारा सरोवर अव्यवस्थित हो गया । ऐसा लगता था मानों समुद्र मन्यनावसर पर मन्यराचल पर्वत समुद्र में डाला गया हो । वह सरोवर में धुसते ही अपनी जलकीड़ा में मस्त हो गया । कभी अपनी सूँड में जल भर कर हथिनियों पर डालता तो कभी २ अपने बच्चों को सूँड में पकड़ कर, उड़ाल कर दूर सरोवर में फेंक देता ।

उसका परिवार भी इसका यथोचित उत्तर देता । हाथिनी मनोरंजन करने के लिये कभी गजेन्द्रके सिरपर लता और गुलम तोड़ २ कर डालतीं तो कभी २ फूलों के ढेर को उसके मस्तक पर उड़ेल देतीं । उसके छोटे २ बच्चे कभी उसकी जांघों में लिपट जाते तो कभी २ पकड़े जाने के भय से अपनी माके पीछे छिप जाते । करिवर उनकी इस चाल पर हँसते ।

जलकीड़ा करते २ बहुतसा काल व्यतीत हो गया किन्तु यूथपति अपने इस मनोरंजन से न विरत हुए और न आनेवाले संकट को ही वे देख सके । भगवदिच्छावश गजेन्द्र को इस प्रकार सरोवर में निरंकुश कीड़ा करते देख एक ग्राह को अत्यन्त रोष आगया । वह गजेन्द्र की इस कीड़ासक्ति को देख अत्यन्त क्रोधायमान हो उठा और गजराज के समीप पहुंच उसके पैर को पकड़ कर वेग पूर्वक खींचने लगा । गजराज अपने बल पर गर्व करता था । उसने एक बार तो ग्राह को ठोकर मार पछाड़ देने की इच्छा की । किन्तु जब यह इच्छा फलवती न हुई तब गजेन्द्र घलपूर्वक ग्राह से युद्ध करने लगा । किन्तु इस युद्ध में उसका कोई भी बल काम न आया । जिसकी गन्ध मात्र से बडे २ हिंस्त बनचर भाग जाते थे आज वही अलौकिक बलशाली करी मकर से परास्त होता हुआ अपने आप को देखने लगा ! उस अमित बलशाली

ग्राह से जब अपना कुछ भी बश न चला और जब गज-राज खिंचता ही चला गया तब उसने अपनी कातर दृष्टि एक बार अपने संवंधियों के तरफ डाली ! देखा—उसकी हथिनियें अपने पति को इस संकट में भयंकर रीति से फँसा हुआ देख कर खड़ी २ रो रही हैं । विचारी अबला थीं । वे क्या कर सकती थीं । जब सहस्र—सहस्र हाथी का बल रखने वाला उनका पति ही कुछ नहीं कर सकता तो वे विचारी साधारण बलशालिनी क्या कर सकती थीं ? उस के जितने बन्धुवान्धव थे वे सब उसे बलपूर्वक बाहर खींचने का प्रयत्न करते थे । किन्तु उनका सर्व प्रयत्न व्यर्थ होता था । गजेन्द्र ने जब यह देखा तो उसे घडा दुःख हुआ और एकबार फिर अपने बल का संचय कर ग्राह से लड़ने लगा । उनकी इस लडाई में एक हजार वर्ष व्यतीत हो गये किन्तु विजय श्री ने किसी के भी गले में बर माला न पह-नाई । स्थलचर होने से गजेन्द्र का बल जल में क्षीण हो चला और जलचर मकर का बल प्रतिक्षण वर्धमान होने लगा । अब गजेन्द्र का प्राणसंकट उपस्थित था । भागने को जगह नहीं थी । चारों ओर अद्याह जल पड़ा हुआ था और लड़ने की सामर्थ्य शेष हो चली थी । उसके गात्र शिथिल हो गये थे और दम उखड़ रहा था । उसने विचारा—‘ओह—मैं कैसा मृत्ख हूँ । मुझे अपने बल का अपार विश्वास है । हाय, आज वह मेरा विश्वविश्रुत गौरव और बल कहाँ गया ? अब

क्या करुं ? कहाँ जाऊं ? कौनसा उपाय करुं । जिससे इस दुष्ट मकर से प्राण बचें ?

एकाएक गजराज को विचार उठा 'ये बलसत्तम अन्य करिण जब मुझे ग्राहपाश से छुड़ाने में सफल न हुए तो बिचारी ये करिणी क्या कर सकती हैं । अब यदि यहाँ मेरी रक्षा करने वाला कोई है तो अशरण-शरण दीनदयालु कृपार्णव भगवान् श्रीकृष्ण के सिवाय और कोई नहीं है । अतएव मैं भी उन ब्रह्मादिक के शरण, दुःख भंजन भगवान् हरि की शरण में जाऊं । जो ईश भक्तों का रक्षक है, कृपालु है, जिसने इतने शरणागतों की रक्षा की है चलो, मैं भी उसी की शरण जाऊं । जिस के भय से मृत्यु भगता रहता है । जिस के प्रचण्ड तेज से सूर्य तपता है । जिस के अतुल वैभव से पवन गतिशाली होता है, मैं भी आज उसी के शरण जाऊं ।' इस प्रकार सोच, गजराज पूर्वजन्मशिक्षित भगवान् का परम जप करने लगा ।

जब गजराज के हृदयकोष्ठ के निमृत्तम स्थान से उसका अन्तरात्मा बड़े भक्तिभाव से चिल्हा उठा—'हे भगवन्, अखिलगुरो नारायण, आपको इस तुच्छ जीव का अत्यन्त भक्तियुक्त नमस्कार है । हे अशरण शरण नाथ ! आपका यह भक्त आज बड़े संकट में फँसा हुआ है । हे कृपार्णव दीना नाथ ! इस की रक्षा कीजिये । यह आप ही का है ।

आप की अभयदायिनी चरण की शरण में आया है। नाथ ! इसकी रक्षा कीजिये । रक्षा कीजिये” । तब विश्वात्मा दयासागर का दयासागर खल बला उठा । यह अशक्य है कि अत्यन्त व्यसनग्रस्त हो, सच्चे अन्तःकरण पूर्वक और एकनिष्ठा से भगवान् को कोई पुकारे और भगवान् न सुने ? इस संकट ग्रस्त गज की आर्त वाणी सुन दीन दयालु भगवान् अस्थिर हो उठे और उसी समय आकर गजराज का उद्घार कर दिया ।

इसी को कहते हैं भक्तिमार्ग की विजय । भगवान् भक्ति और दैन्य से ही वश होते हैं यश, श्री, वैभव, बल कुछ भी प्रसु को प्रसन्न करने में काम नहीं आता । इस वात का एक साधारण निर्दर्शन उपर्युक्त दृष्टान्त में भली भाँति हम देख आये । भगवान् को हम अपने बल और पराक्रम से वश नहीं कर सकते क्यों कि उनमें स्वयं में हजार २ भीमों का बल मौजूद है ।

जब भगवत्प्रेम अत्यन्त उच्च कोटि पर पहुंच जाता है, तब भगवद्वक्तु भगवान् के बिना अधवा भगवान् की सेवा के अतिरिक्त और किसी भी पदार्थ की इच्छा नहीं करता । भगवान् की सेवा के आगे उसे सब कुछ तुच्छ लगाने लगता है । उस के लिये तो भगवान् और भगवत्सेवा ही परमानन्द दायक हैं । ऐसे भक्तों के लिये कहा है—‘न योग-

सिद्धीरपुनर्भवं वा मध्यर्पितात्मेच्छति मद्विनान्यत्।'  
अर्थात् जिनमें अपनी आत्मा को मेरे अर्पण कर दी है वे  
मेरे सिवाय और किसी की भी इच्छा नहीं रखते। इसी  
को शुद्ध पुष्टि भक्ति कहते हैं।

अब हम भक्ति को दृढ़ करने का उपाय बताते हैं। भक्ति  
को बढ़ाने का उपाय आचार्यों ने इस प्रकार बतलाया है—

यथा भक्तिः प्रवृद्धास्यात्तथोपायो निष्पत्यते ।

बीजभावे दृढे तु स्यात्त्यागाच्छूचणकीर्तनात् ॥

अर्थात्—बीज भाव के दृढ़ होने से भक्तिभाव की दृढ़ता  
होती है। इस बीज भाव के दृढ़ करने के दो उपाय हैं। यह  
त्याग किंवा अहंता ममता का त्याग और श्रवण तथा  
कीर्तन। प्रभु के माहात्म्य का श्रवण और कीर्तन करने से  
अहंता ममता की निवृत्ति होती है और भगवान् में स्वेह  
बढ़ता रहता है। अब प्रश्न यह होता है कि इस बीज की  
दृढ़ता कौन से उपाय से होती है। इस का निराकरण यह है—

बीजदार्ढ्यप्रकारस्तु यहे स्थित्वा स्वधर्मतः ।

अव्यावृत्तो भजेत्कृष्णं पूजया श्रवणादिभिः ॥

व्यावृत्तोपि हरौ चित्तं श्रवणादौ सदा यतेत् ।  
ततः प्रेम तथासक्तिर्व्यसनं च यदा भवेत् ॥

.....

बीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यज्ञापि नश्यति ॥

अर्थात्—अपने धर्म के अनुसार घर में रह कर संसार में से मन हटा कर भगवान् का श्रवण और कीर्तन के द्वारा तथा तनुजा वित्तजा के द्वारा निष्काम भजन करे । अपने कार्य को करता हुआ भी भगवान् में से मन न हटाये । इस से, भगवान् में पहले प्रेम होगा, फिर आसक्ति होगी और अन्त में व्यसन हो जायगा । ऐसी दशा पर जो भक्ति होगी वह कभी छूटेगी नहीं और उसका वीज ऐसा दृढ़ हो जायगा कि जो कभी भी नष्ट न होगा ।

वीज भाव को दृढ़ करने का उपाय यह है कि भगवान् में अत्यन्त विश्वास रखें और उन के सामर्थ्य को क्षण मात्र के लिये भी न भूल जावे । भगवान् की सेवा, भगवान् के गुणगान और भगवान् के कथाश्रवण से मिली होनी चाहिये । जिस से प्रेम, आसक्ति और व्यसन प्राप्त हों । प्रत्येक क्षण दुःसंग का त्याग करते हुए सत्संग का सेवन करते रहना चाहिये । ऐसे भक्त पर भगवान् सदा प्रसन्न रहते हैं और संसार की कोई भी विरुद्ध शक्ति उसे हरा नहीं सकती । इस बात का एक दृष्टान्त यहाँ दिया जाता है ।

पूर्व समय में, सप्तद्वीपपति भहराजा अम्बरीप नामके एक परम भागवत सार्वभौम हो गये हैं । उनकी अतुलनीय सम्पत्ति और वैभव को देख, धनाकर कुपेर और महामहा वैभवशाली इन्द्र तक उन से ईर्षा करते थे । यदि इतनी

सम्पत्ति और इतना वैभव कोई और राजा को मिलता तो वह अपने को एक दूसरा ही विधाता समझने लगता और न जाने विभवमत्त हो कौन कौन से कार्य कर डालता । किन्तु महाराज अम्बरीष उन राजाओं में से नहीं थे । वे तो इस अतुल वैभव को स्वस्त्र में मिले हुए क्षणभङ्ग की तरह नश्वर मानते थे और कभी भी इस धन सम्पत्ति के मोह में नहीं फँसे । भगवान् की भक्ति ही उन के लिये तो सबसे बड़ी भारी सम्पत्ति थी जिस के आगे वे इन्द्र कुबेर की सम्पत्ति भी तुच्छ समझते थे । उनके तो सब कार्य केवल भगवदीयत्व में ही समाप्त हो जाते थे । उन को धन से कोई सम्बन्ध नहीं था, और न वे कभी इस के लिये लालायित ही रहे । जब तक जिये श्रीहरि के चरणारविन्दों का भजन करते रहे; जब यह लीला समाप्त की तब हरिमित्तों में श्रेष्ठ गिने गये । वे स्वयं भगवदीय थे और उनकी दैनिक परिचर्या भी भगवदीय हो गई थीं । घर और राज्य की चिन्ता होते हुए भी वे हरिचरित्रों का ही चिन्तवन किया करते । राज्य सिंहासन पर बैठकर और राजाज्ञा सुनाते हुए भी वे हरिचरित्रों को ही सुनाते । वे स्वयं राजा थे, उन के भृत्यों की कमी नहीं थी किन्तु भगवान् के मन्दिर में वे अपने हाथ से बुहारी लगाते ! राजालोगों के पास जहां झूँझे प्रशंसक और विलासी मित्र बैठकर राजा को

नाना प्रकार की ग्रष्ट वाते सुनाते हैं और राजा लोग जिसे घडे चाव से सुनते हैं, महाराजा अम्बरीष के यहां ऐसे झँडे प्रशंसक और विलासी मित्रों के स्थान में भगवदीय भक्त एकत्र हो भगवदीय वार्ता महाराज को सुनाते और महाराज भी अतृप्त हो उसे सुनते । जहां राजा लोग अपने नेत्रों के उपयोग का पद पद पर दुर्स्ययोग करते हैं, उन की शक्ति कामिनी और काञ्चन मे ही पर्यवसित कर देते हैं, वहां महाराजा अम्बरीष भगवान् के दर्शन मे आंखों को लगा उन के जन्म को सार्थक करते ।

इनकी भक्ति से प्रसन्न हो भगवान् ने अपने पार्श्वद सुदर्शनचक्रको इन की रक्षा के लिये नियुक्त किया था । कहने का तात्पर्य यह कि वे मनसा वाचा और कर्मणा भगवान् के परम भक्त थे । वे राज्य का शासन तो करते थे किन्तु अपने को राजा नहीं समझते थे । वे तो यही समझते मानो भगवान् ने इन्हें अपना राज्य चलाने को अपना एक ग्रत्य नियुक्त किया है । मानो वे प्रभु के एक तुच्छ दास थे जो भगवान् की आज्ञा से राज्य का संचालन करने भूतल पर आये थे ।

एक समय की वात है महाराजा अम्बरीष ने द्वादशी विद्धा एकादशी का व्रत किया था । दूसरे दिन के पारणा के अन्तिम काल में दैवेच्छा से भगवान् दुर्वासा अपने साठ हजार

शिष्यों सहित उपस्थित हुए । महाराज ने उन्हें सादर में  
 नार्थ निमन्त्रित किया और वे भी इसे स्वीकार कर आवः  
 कृत्य करने नदी पर चले गये । बहुत देर हो गई फिर  
 दुर्वासा नहीं आये । यहाँ अम्बरीष बडे धर्मसङ्कट में प  
 पारणा की अवधि बीती जा रही थी । बहुत उहापौर  
 अनन्तर अम्बरीष ने केवल जल का एक आचमन कर उ  
 पारणा की रक्षा कर ली । जब क्रोधी दुर्वासा को यह  
 मालुम हुई तब वे अपने आपेसे बाहर हो गये । वो  
 ‘अरे, देखो तो इस नृषंस का साहस । इस श्रियोन्म  
 ब्राह्मण को भोजन कराने से पहिले ही खा पी लिया ! ठह  
 अभिमानी, तुझे मैं इसका फल शीघ्रही चखाता हूँ ।’  
 कह अपनी एक शिखा को तोड़ उसे जमीन पर पटव  
 पटक ने के साथ ही बड़ी धोर कृत्या उसमें से पैदा हु  
 किन्तु राजा इस से जरा भी न डेरे । ब्राह्मण का कोप र  
 शिरसा बन्ध करने के लिये अपना हारिपिदरजरंजित उ  
 अवनत कर दिया । किन्तु सुदर्शन चक्र ने जब दे  
 कि भगवान् का एक निर्दोष भक्त संकट में फंस रहा  
 तब उन से रहा न गया और कृत्या को उसी समय नष्ट  
 दुर्वासा के पीछे पड़े । दुर्वासा बडे संकट में पड़े ।  
 संकट से ब्राण पाने, वे सर्वत्र गये पर उनकी कहीं भी  
 न हुई । यहाँ तक कि सुदर्शन से अपना पिंड छु

वे ब्रह्मा और महादेव के पास भी गये पर वे भी इस संकट से उनकी मुक्ति करने को समर्थ न हुए । अन्त में सर्वलोक शरण्य भगवान् श्रीकृष्ण के चरणारविन्दों में जा कर गिर पडे और इस संकट से उवार ने की प्रार्थना करने लगे । भगवान् ने उनको स्वस्थ कर कहा 'ब्रह्मन्, आपकी इस सङ्कट से रक्षा मैं भी नहीं कर सकता । मैं तो भक्त के पराधीन हूँ । जिनने अपने घरद्वार, पुत्रकलब यहाँ तक कि अपने ग्राणों को भी मेरे अर्पण कर दिया है, आप ही बतलाइये मैं उनके परित्याग करने का साहस कैसे कर सकता हूँ । जो लोग मेरी शरण आ गये हैं, जो लोग मुझ में ही निर्वद्ध हृदय हैं, वे मुझे अपनी एकान्त अनुरक्ति से उसी प्रकार प्रसन्न कर लेते हैं जिस प्रकार साध्वी अपने पति को । ब्रह्मन्, और तो मैं क्या कहूँ, मेरे भक्त ही मेरे हृदय हैं और मैं भी उन्हीं का हृदय हूँ । मेरे सिवाय दूसरे को वे जानते नहीं हैं और न मैं ही उन के सिवाय दूसरों का ध्यान रखता हूँ । अब जहाँ से भय आया है उसी के शरण जाओ । वही तुम्हारी रक्षा करेगा ।' निदान अम्बरीष ने ही उनके संकट को दूर किया ।

यह है एक पुष्टिभक्त की भक्ति का एक सावारण उदाहरण जहाँ भगवान् भी भक्त के वश हो जाते हैं । यह उच्च पुष्टिभक्ति है । किन्तु ऐसे भक्त अत्यन्त दुर्लभ हैं ।

शुद्धपुष्टिभक्ति साधनों से प्राप्त नहीं हो सकती किन्तु भगवान् जब दया करते हैं तभी मिल सकती है । केवल गोपीजनों को ही यह अनुग्रह प्राप्त था ।

अन्यासार्थ प्रश्न ।

भगवद्भक्त का वर्णन करो ।

गजेन्द्रोपाख्यान से क्या समझे ?

भक्ति के दृढ़ करने का क्या उपाय है ?

महाराज अन्वरीष की कथा का सार लिखो ।



## “सेवा” ।

शुद्धाद्वैत पुष्टिमार्ग में ‘सेवा’ अकेली ही उत्तमोत्तम साधन मानी गई है । ब्रह्मसंबंध लेने के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है । कलियुग में सेवा ही दोनों तरहके भगवत् सायुज्य की प्राप्ति का एक मात्र मार्ग है । सेवा भगवान् में अपूर्व माहात्म्य ज्ञान स्थापित कर अनन्य भाव से और दृढ़ श्रद्धा व आस्था पूर्वक करनी चाहिये ।

कलियुग के प्रभाव से सब पदार्थ अशुद्ध हो गये हैं । शुद्ध पदार्थ मिलना अत्यन्त कठिन हो गया है । शुद्ध पदार्थ मिलने पर पहलें, यज्ञयागादिक सम्पन्न होते थे परन्तु अब देश, काल, द्रव्य, मन्त्र, कर्ता और कर्म इन की शुद्ध प्राप्ति अत्यन्त असंभव है और इसी लिये आज कल यज्ञ यागादिक कुछ भी सफल नहीं होते यह हमारे अनुभव की बात है । इस लिये भगवान् के चरणारविन्दों की प्राप्ति कराने वाली है तो कलियुग में भक्ति या सेवा ही है ।

भगवान् की भक्ति में स्वेह होने के लिये सेवा की अत्यन्तावश्यकता है । जो वैष्णव हो कर भी सेवा नहीं करता वह

शुद्धपुष्टिभक्ति साधनों से प्राप्त नहीं हो सकती किन्तु भगवान् जब दया करते हैं तभी मिल सकती है । केवल गोपीजनों को ही यह अनुग्रह प्राप्त था ।

अभ्यासार्थ प्रश्न ।

भगवद्घट्क का वर्णन करो ।

गजेन्द्रोपाख्यान से क्या समझे ?

भक्ति के दृढ़ करने का क्या उपाय है ?

महाराज अम्बरीष की कथा का सार लिखो ।



## “सेवा” ।

शुद्धादैत पुष्टिमार्ग में ‘सेवा’ अकेली ही उत्तमोत्तम सावन मानी गई है । ब्रह्मसंवंध लेने के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है । कलियुग में सेवा ही दोनों तरहके भगवत् सायुज्य की ग्रासि का एक मात्र मार्ग है । सेवा भगवान् में अपूर्व माहात्म्य ज्ञान स्थापित कर अनन्य भाव से और दृढ़ श्रद्धा व आस्था पूर्वक करनी चाहिये ।

कलियुग के प्रभाव से सब पदार्थ अशुद्ध हो गये हैं । शुद्ध पदार्थ मिलना अत्यन्त कठिन हो गया है । शुद्ध पदार्थ मिलने पर पहले, यज्ञयागादिक सम्पन्न होते थे परन्तु अब देश, काल, द्रव्य, मन्त्र, कर्ता और कर्म इन की शुद्ध ग्रासि अत्यन्त असंभव है और इसी लिये आज कल यज्ञ यागादिक कुछ भी सफल नहीं होते यह हमारे अनुभव की बात है । इस लिये भगवान् के चरणारविन्दों की ग्रासि कराने वाली है तो कलियुग में भक्ति या सेवा ही है ।

भगवान् की भक्ति में स्नेह होने के लिये सेवा की अत्यन्तावश्यकता है । जो वैष्णव हो कर भी सेवा नहीं करता वह

पुष्टिमार्ग के रहस्य को नहीं जानता और उसे भक्तिमार्ग-वर्णित सफलता प्राप्त नहीं होती। ‘यो यदंशः स तं भजेत्।’ इत्यादि न्याय से जीव प्रभुका अंश है। इस लिये प्रभु की सेवा करनी उस का धर्म है। भगवान् सर्वत्र हैं तथा मैं भी भगवान् का हूँ यह भाव रख, भगवान् की सेवा करनी चाहिये। श्री महाप्रभुजी ने कहा है कि ‘जीव का किसी भी देश या किसी भी काल में सेवा के सिवाय और कोई भी धर्म नहीं हो सकता। सेवा विना, अन्य धर्म की साधना यदि जीव करने लगे तो उसे दुःख की प्राप्ति के सिवाय सुख नहीं मिल सकता।’ सेवा ही भक्ति हो जाती है। भगवान् में मन का अनुस्थूत होना भक्ति है। यही महापुरुषार्थ है और इसी से भगवान् वश किये जा सकते हैं। हम यहां भक्ति और सेवा का अलग २ वर्णन करेंगे।

श्रीहरि में एक तनमन प्राण हो कर उन की परिचर्या करने को ही सेवा कहते हैं। यह सेवा तीन प्रकार की है। तनुजा, वित्तजा और मानसी। इन में मानसी सेवा उत्कृष्ट है। इस मानसी सेवा की साधन रूप ही तनुजा और वित्तजा सेवा हैं। श्रवण कीर्तन या शरीरादिक से की जाने वाली सेवा उसे तनुजा सेवा कहते हैं। तथा सन्मार्गोपार्जित द्रव्य से प्रभु के मन्दिर, आभूषण और वस्त्रादिक

वनवाना यह वित्तजा सेवा है । यह दोनों सेवा मानसी सेवा में सहायक हैं और इनका निरन्तर अभ्यास करते रहने से चीज़ रूप भाव का उद्घोष होता है । और इसी भाव के उत्तम होने से प्रभु में प्रेम का प्रादुर्भाव होता है । यह रतिरूपा प्रथम भूमिका है । इस के अनन्तर भक्तिवर्धिनी की रीति से निरन्तर सेवा करने से आसक्ति और व्यसन ये दोनों एक के बाद एक इस प्रकार होते हैं । प्रभु में व्यसन होने से जीव कृतार्थ हो जाता है । व्यसन हो जाने पर साधनों का आचरण करना आवश्यक नहीं होता । इतना, और यहां तक तो जीव के बस की बात है किन्तु अब सर्वात्मभाव केवल भगवान् ही के हाथ में है । सर्वात्मभाव तो केवल भगवदनुग्रह से प्राप्त होता है । मानसी सेवा अथवा व्यसन का चरम फल भगवत्प्राप्ति है ।

इस सम्प्रदाय में प्रभु की सेवा, विना कोई फल की आकांक्षा रख कर की जाती है । उत्तम भक्ति को उचित है कि वह किसी भी कामना को अपने हृदय में न रख शुद्ध रीति से भगवान् की परिचर्या करे । जो लोग यद्यपि भगवान् की शुद्ध रीति और सच्चे अन्तःकरण से सेवा करते हैं तथापि कुछ फल की आकांक्षा रखते हैं वे सच पूछो तो भगवान् के सेवक ही नहीं हैं । वे तो एक श्रकार के क्रय विक्रय करने वाले व्यापारी हैं जो एक चीज़ देकर दूसरी की आकांक्षा करते हैं ।

हमारे सम्प्रदाय में भगवान् की सेवा बाल भाव से की जाती है। लोक में जिस प्रकार अति प्रेमास्पद बालक को, सर्व लोग सर्वरीत्या प्यार और आदर करते हैं, उसी प्रकार यहाँ भी भगवान् की सेवा सर्वतोधिक भाव से की जाती है।

प्रभु की किस रीति से परिचर्या करने से प्रभु को विशेष सुख होगा इस बात का ध्यान हरेक सेवक को होना चाहिये। जो भक्त अपनी सेवा से प्रीतिपूर्वक सब दुःख हर्ता भगवान् श्रीकृष्ण के भी दुःख हरने का प्रयत्न करता है उस का सर्वत्र वैराग्य है यह निश्चय जानना। प्रभु में गाढ़ खेह हो और अन्यत्र किसी भी पदार्थ में आसक्ति न हो तो उस समय प्रभु का थोड़ा भी दुःख सहन भक्त को नहीं होता। इस लिये वह सेवक सर्वतः भगवान् के दुःख की निवृत्ति का प्रयत्न करता रहता है। यह सब बातें प्रभु में प्रगाढ़ खेह होने से होती हैं। हमारे मार्ग में भी प्रभु पर गाढ़ खेह भाव रख सेवा की जाती है। इस लिये भगवान् को प्रसन्न करने का यही एक उत्तम मार्ग है।

जिस प्रकार शिशु की सेवा हम रात्रि दिवस किया करते हैं। तथा किस प्रकार उसकी परिचर्या करने से कैसे वह सुखी होगा इस बात का हम सर्वदा ध्यान रखा करते हैं। ठीक यही बात यहाँ पर भी है। शीतकाल में प्रभु को

दिवस में गहर तथा रात्रि में रजाई घराई जाती है। ग्रीष्मकाल में चन्दन, गुलाबजल, आदि अर्पण किये जाते हैं। तथा प्रातःकाल से लेकर सायंकाल तक, समय समय पर ऋतु के अनुकूल सतुवा, उत्तम पकवान, पना, अमरस, खीर, दूध, दही, सबाना, माखनमिश्री आदि लोकप्रिय उत्तम पदार्थ प्रभु के भोगादि में पधराये जाते हैं। एकादशस्कंध के 'यदिष्टतमं लोके यच्चातिप्रियमात्मनः । तत्त्विवेदयेन्महाम्' कथनानुसार किये जाते हैं और ये उपचार प्रभु में गाढ अनुराग पैदा करने के साधन हैं। और यही भगवान् की आज्ञा भी है।

हमारे यहां नाम सेवा और स्वरूप सेवा ये दो सेवायें प्रसिद्ध हैं। स्वरूप सेवा ( भगवान् के स्वरूप की सेवा ) और नाम सेवा ( भगवान् के स्वरूप को समझाने वाले ग्रन्थों को पढ़ना पढ़ाना और सुनना ) । वैष्णवों को दोनों सेवा करनी चाहिये। स्वरूप सेवा के अनवसर में नामसेवा का करना परम कर्तव्य है। जो लोग स्वरूप सेवा करते हुए भी नाम सेवा नहीं करते, उनकी सेवा अधूरी गिनी जाती है। सेवा सन्तोष-जनका और कायादि व्यापार रूपा है। जैसे राज सेवा, गुरु सेवा, पितृ सेवा। किन्तु ऐसी सेवा होना सर्वत्र दुर्लभ है। सेवा दो प्रकार की है। एक साधनरूप

सेवा और दूसरी फलरूप सेवा । इस में मानसी सेवा फलरूप परा है । यह सेवा श्री ब्रजसीमंतिनीओं को साक्षात्त्वरूप में प्राप्त थी । और यही बात भगवान् ने 'तानाविदन्' इस वाक्य में कही है । यह सेवा बड़ी कठिन है । भगवान् का ध्यान सर्वत्र और सर्वदा बना रहे या भगवान् में जब व्यसन हो जाय तभी साध्य हो सकती है । मनसा, बाह्य सेवा और कर्मणा भगवान् श्रीकृष्ण ही आराध्य और संचिन्त्य हों तभी यह सेवा सिद्ध हो सकती है । इस में भी बाह्य सेवा और आम्यन्तर सेवा ये दो भेद हैं । इन दोनों में मानसी सेवा बाह्य सेवा का फल है । ये दोनों प्रकार की सेवा साधन फल रूप होने से नित्य अनुष्टेय हैं । यही बात सूत्रकार ने फलाध्याय के प्रथम पाद में 'आवृत्तिरसकृदुपदेशात्' इस सूत्र में कही है । अतः सूत्रकारने भी फलाध्यास में साधन का विचार किया और उस के असकृदुपदेश की आवश्यकता सिद्ध की । मानसी सेवा मुख्य है यह भी साधनाध्याय के सहकार्यन्तराधिकरण से सिद्ध हो जाती है ।

शास्त्रों में भी कायिक, वाचिक और मानसिक यह तीन साधन उपदिष्ट किये गये हैं । उन में से मानसिक मुख्य समझा गया है । कहा भी है 'मनसैवासव्यम्' अर्थात् मनसे ही प्राप्त करना चाहिये । यह श्रुति भी मानसी सेवा को उत्कृष्ट पद दे रही है । यह बाह्य साधन जब तक भगवान्

में स्वेह का संचार न हो तब तक कर्तव्य है । अनन्तर तो भगवत्कृपा से स्वेह स्वयं स्फुरित होता रहता है । इसी का निर्णय भाष्यकार ने भी किया है । पुष्टिमार्ग में तो इसकी पराकाष्ठा है । यह निश्चय है कि भगवान् भी इससे अतिरिक्त पथ से प्रसन्न नहीं होते । भगवान् ने 'अयैतत्परमं गुह्यम्' और 'सुगोप्यमपि वक्ष्यामि' यह कह कर इस पथ से एकान्त प्रेम प्रकट किया है । अतएव मानसी सेवा ही उत्तम है, वही कर्तव्य है और वही भगवान् में गाढ अनुराग पैदा करने वाली है ।

भगवान् में मन की अविच्छिन्न गति, उनमें सर्वतो-धिक स्वेह और उनमें दृढ विश्वास प्रभु की सेवा करने से ही होसकती है ।

समाधि में जिस प्रकार मन वाह्यज्ञानशून्य हो अपने ध्येय में एकतान हो जाता है उसी प्रकार ही मानसी सेवा में भी मन प्रभुके चरणारविन्द में एक तान मन प्राण हो जाता है । सेवा की प्रथम अवस्था में मन नम्र होता है, द्वितीय में भगवान् के अधीन और तृतीय में भगवान् में तन्मय हो जाता है । यह सेवा की पराकाष्ठा है । भगवान् की सेवा में पहले प्रेम होता है फिर आसक्ति होती है और अन्त में भगवान् में व्यसन हो जाता है । जब व्यसन हो जाय तब जानना कि भक्ति या सेवा का उत्तम फल मिला । जब मन सब वाह्य वृत्तियों से निकल कर भगवान् में एक

तान हो जाय-सर्वतः भगवान् का ज्ञान होने लगे या भगवान् विना एक क्षण भी न रहा जाय तब जानना कि मानसी सेवा सिद्ध हुई। उस समय जीव का कर्तव्य है तो भगवान्, धर्म है तो भगवान् और गति है तो भगवान्। सब भगवन्मय हो जाता है। भगवान् के सिवाय कहीं-किसी भी जगह किसी का भी ज्ञान ही न रहना उत्तमो-तम सेवा की सिद्धि होना माना गया है। ऐसी सेवा जिसे प्राप्त हो वह धन्य है। वह मनुष्य नहीं देवताओं से भी अधिक शक्ति शाली और भाग्यवान् है।

सेवा का मूल और प्रमाण श्रीमद्भागवत है। श्रीमद्भाग-वत में बाह्य सेवा नौ प्रकार की लिखी गई है।

अवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनं ।

अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥

अर्थात्—भगवान् की, श्रवण, कीर्तन, स्मरण, पाद सेवन, अर्चन, वन्दन, दास्य, सख्य और आत्म निवेदन यह नौ प्रकार की भक्ति ( सेवा ) है।

यह नवधा भक्ति ही प्रभु को प्रसन्न करने के लिये समर्थ है।

१—श्रवणामक्ति—प्रभुमक्ति के मुख से प्रभु के जन्मादि चरित्र, भगवन्नाम तथा भगवत्स्तोत्र पाठादिकों का ध्यान और श्रद्धापूर्वक श्रवण करने को श्रवणा भक्ति कहते हैं। प्रभु में अनुराग उत्पन्न करने का यह प्रथम साधन है। प्रभु और लीलाओं का, अवधारण पूर्वक श्रवण प्रथमा भक्ति है।

२—कीर्तन-प्रभु के नाम, चरित्र तथा स्तोत्रों का अधिकार पूर्वक श्रद्धा से कीर्तन करे उसे कीर्तन कहते हैं । यह भक्त की दूसरी सीढ़ी है ।

३—स्मरण भक्ति-प्रभु के स्वरूप, लीला तथा लीला के परिकर को मन में ले आने को और उनका निरन्तर ध्यान करने को स्मरण कहते हैं । यह भक्त की तृतीयावस्था है । और यह श्रवण और कीर्तन से सिद्ध होती है ।

४—पादसेवन—श्रद्धा से सदा प्रभु की प्रेम पूर्वक परिचर्या करते रहना इसे पाद सेवन कहते हैं । यहाँ पाद सेवन का अर्थ सोहिनी सेवा से लेकर अन्नकूट की सेवा पर्यन्त का है ।

५—अर्चन—प्रभु के माहात्म्य का हृदय में ध्यान धर कर शाश्वोक्त रीति से सेवा करते समय जो उपचार किये जाय उसे अर्चन कहते हैं ।

६—वन्दन—अपनी दीनता को व्यक्त करते हुए जो प्रभु को नमन किया जाता है उसे वन्दन कहते हैं ।

७—दास्य—किसी तरह से भी अन्याश्रय न कर केवल प्रभुका ही दास होते रहना इसे दास्य कहते हैं ।

८—सख्य—श्रद्धासे प्रभु में और प्रभु की सेवा में किसी भी प्रेरणा से रहित हो प्रभु के सुख का जो ध्यान रखा जाता है उसे सख्यभक्ति कहते हैं । जहाँ २ प्रभु की सेवा विराजमान है वहाँ २ सर्वत्र ग्रीष्म में पंखा करना, चन्दन धारण करना इत्यादि विवेय हैं । इसी प्रकार शीत

काल में भी प्रभु को गद्वर धराना, उनके सम्मुख सिंगड़ी रखना इत्यादि उपचार किये जाते हैं। ऋतुके अनुसार प्रभु के सुखका विचार कर जो जो उपचार किये जाते हैं उसे सख्य भक्ति कहते हैं।

९—आत्मनिवेदन—देह, पुत्र, स्त्री, धन और इतर प्रिय पदार्थों के सहित अपने आपको ईश्वर के आधीन—समर्पण कर देना आत्मनिवेदन है।

श्रीमद्भूषणभार्या मतानुयायी वैष्णवों के यहां सर्वत्र यह नवधा भक्ति करने में आती है। सेवा के अनवसर में, अर्थात् जिस समय श्री पोढ़ रहे हों उस समय श्रीभागवत श्रीसुबोधिनीजी तथा और भगवन्नामों का श्रवण किया जाता है। यह श्रवणाभक्ति है। ऐसे ही अनवसरों में अथवा सेवा समय में भी संस्कृत एवं प्राकृत कीर्तनों का गान किया जाता है क्यों कि गान विद्या यहां उद्वेग का नाश करनेवाली मानी गई है। यह कीर्तन भक्ति हुई। नित्य नियम के समय शरणमन्त्र, समर्पणमन्त्र तथा भगवन्नाम का पुनः पुनः आवर्तन करने का यहां सदाचार है। यह स्मरण भक्ति है। भगवन्मन्दिर में सोहिनी प्रभृति से संमार्जन करना भगवत्प्रसादी वस्त्रों को धोना, रंगना और मंगला से लेकर शयन पर्यन्त सब सेवा पादसेवन सेवा है। पंचामृतस्नान, अधिवासन, सङ्कल्प, देवोत्थापन तथा इन सबों के मन्त्रोच्चारण, धूप, दीप, शङ्खोदक आदि उपचार

अर्चनरूपभक्ति है । प्रभु में दीनता रखकर सदा उनके लिये नमस्कार करते रहना ही चन्दन है ।

भगवत्साद लेना, प्रसादी वस्त्रों का धारण करना, कुंकुम चन्दनादिक से तिलक करना, अन्याश्रय न करना दास्थ भक्ति है ।

शीतकाल में प्रभु को दिवस में गहर तथा रात्रि में रजाई धराना, उष्ण काल में चन्दन गुलाब जल आदि का अपेण करना तथा प्रातःकाल से लेकर सायंकाल पर्यन्त समय समय पर कङ्गु के अनुकूल उत्तम पकवान, पना, दूध, दही, माखन मिश्री आदि लोक प्रिय उत्तम पदार्थों का प्रभु के भोगादि में पधराना यह सब सख्यभक्ति है । अप्रेरित हिताचरण को सख्य कहते हैं ।

देह, इन्द्रिय, अन्तःकरण तथा स्त्री पुत्र गृह मित्र और धन आदि को प्रभु के उपयोग में लाकर प्रभु की सेवा के लायक बनाना अर्धात् इन सब का प्रभु से संबंध कराना आत्मनिवेदनरूपभक्ति है ।

अन्यासार्थ प्रश्न ।

सेवा क्या है ।

नवधा भक्ति का वर्णन करो ।

सेवा कितने प्रकार की है ।

सम्प्रदाय में सेवा किस भाव से की जाती है ।

## “ निरोध ”

प्रपञ्च अथवा जगत् की विस्मृति होकर भगवान् श्रीकृष्ण में जो आसक्ति होती है उसे निरोध कहते हैं। सेवा, श्रवण, कीर्तन और स्मरण का मुख्य हेतु निरोध प्राप्त करने का है। पुष्टिमार्ग का सच्चा फल भगवान् श्रीकृष्ण में निरोध होना है। निरोध की तीन कक्षा हैं। प्रेम, आसक्ति और व्यसन। प्रेम अर्थात् भगवान् के विषय में निरुपाधि खोह। भगवान् के माहात्म्य का ज्ञान होने से उन पर प्रेम उत्पन्न होता है। यही प्रेम जब खूब बढ़ जाता है तब संसार के पदार्थों पर से खोह उठ जाता है और धीरे २ संसारिक वस्तुओं की विस्मृति हो कर भगवान् के विषय में दृढ़ और निरुपाधि खोह उत्पन्न हो जाता है। मन की इस स्थिति को आसक्ति कहते हैं।

सर्व शक्तिमान् ईश्वर सम्बन्धीय विचारो में मन सर्व रीत्या पुह जाय और ईश्वर बिना जब एक क्षण भी दुःखद होने लगे अथवा भगवान् बिना जब कुछ भी अच्छा न लगे उसे व्यसन कहते हैं।

जब सर्वशक्तिमान् ईश्वर के गुण अथवा धर्म भक्त के हृदय में प्रवेश करते हैं तब वे गुण अथवा धर्म उसे संसारिक विषयों के विषय में स्थिर वैराग्य उत्पन्न करने वाले हो जाते हैं । ईश्वर के गुण अथवा धर्मों के सर्वश से भक्तजन को कभी भी दुःख भोगना नहीं पड़ता । यह स्थिति जीवन्सुक्त जिसे कहते हैं उसकी पहली दशा है ।

जिनको निरोध अभी तक प्राप्त हुआ नहीं है किन्तु भविष्य में वह प्राप्त हो ऐसी आशा हो ऐसे जो मिश्र पुष्टिभक्त हैं उन के लिये निरोध प्राप्ति का उपाय आचार्य श्री ने यों चतलाया है—

संसारावेशादुप्रानां इन्द्रियाणां हिताय वै ।

कृष्णस्य सर्ववस्तूनि भूम्न ईशस्य योजयेत् ॥

अर्थात्—संसारावेश दुष्ट इन्द्रियों के हित के लिये भूम्न ईश (विराट् पुरुष के मी ईश्वर) श्रीकृष्ण के विषय में सब वस्तुओं को योजन करना चाहिये ।

मनुष्यों की इन्द्रियाँ संसार के विषयों में फंसी हुई हैं उन्हीं को इत्तर विषयों में से हटा कर भगवान् श्रीकृष्ण में लगानी चाहिये । इस प्रकार धीरे २ निरोध सिद्ध हो जाता है ।

पुष्टिमार्ग में ‘निरोध’ शब्द बड़ा महत्व रखता है ।

“निरोध” श्रीमद्भागवत के दशमस्कन्ध में निरोध’ का की व्याख्या वर्णन किया गया है ।

श्रीमद्भागवत में लिखा है—

**निरोधोस्यानुशयनमात्मनः सह शक्तिभिः ।**

अर्थात्—परब्रह्म भगवान् श्रीकृष्ण का अपनी शक्ति के सहित जो अनुशयन उसे निरोध करते हैं । आत्मपद से निर्गुण परब्रह्म का ग्रहण करना चाहिये । ‘गौणश्वेन्नात्म-शब्दात्’ इस सूत्र में भी ‘आत्म’ शब्द को परब्रह्म वाचक कहा है । अब विचार यह होता है कि परब्रह्म कौन? गोपालतापिनीयोपनिषत् में लिखा है—‘कृषिर्भूचाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकः । तयोरैक्यं परब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते’ और ‘कृष्णस्तु भगवान्स्वयम्’ इन दोनों वाक्यों से कृष्ण का परब्रह्म भगवान् होना सिद्ध होता है । इसलिये अब यह सिद्ध हुआ कि कृष्ण का जो अनुशयन उसे निरोध कहते हैं । अब विचार यह होता है कि अनुशयन किसे कहते हैं । भगवान् की लीलानुरूप स्थिति को ही अनुशयन कहते हैं । ‘विष्णुः सर्वगुहाशयः’ इस वाक्य में शीङ् धातुका स्थिति मे अर्थ किया है । जिस प्रकार ‘गुहाशय’ का अर्थ ‘गुहायां शेते’ नहीं होता उसी प्रकार यहाँ भी अनुशयन का अर्थ सोना नहीं है । क्यों कि निद्रा तो अविद्या वृत्ति है ब्रह्म में उसका होना सर्वथा असम्भव है । इसलिये शीङ् धातु का यहाँ अनुरूप स्थिति अर्थ होता है । इसलिये अपनी दुर्विभाव्य शक्तियों के

सहित भगवान् की जो स्थिति उसे 'शयनम्' कहते हैं । अनुरूपता उपसर्गीर्थ में है । इस से श्रीकृष्ण की लीलानुरूपा जो स्थिति उसे अनुशयन कहते हैं ।

अपनी अनेक शक्तियों के साथ श्रीकृष्ण का जगत् में क्रीड़ा करना ही निरोध है । सुवोधिनीजी में भी इसी बात को कहा है—

निरोधोस्यानुशयनं प्रपञ्चे क्रीडनं हरेः ।

शक्तिभिर्दुर्विभाव्याभिः कृष्णस्येति हि लक्षणम् ॥

अर्थात्—प्रपञ्च में भगवान् श्रीकृष्ण का अपनी दुर्विभाव्य शक्तियों के साथ जो क्रीडन उसे ही निरोध कहते हैं ।

निरोध का लक्षण यह है कि प्रत्येक अथवा कोई भी निरोध की उपाय के द्वारा मन का सर्व व्यापार भगवान् सामान्य दीका श्री कृष्ण में समर्पण कर दिया जाय ।

चतुःश्लोकी में आचार्य श्री ने कहा है—

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो ब्रजाधिपः ।

स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन ॥

अर्थात्—सब भावों से सर्वदा भगवान् श्रीकृष्ण की ही सेवा करनी चाहिये । मन में यह दृढ़ कर लेना चाहिये कि यही मेरा धर्म है । इस के सिवाय धर्म और कोई भी नहीं है ।

इस प्रकार जो लोग ईश्वर में अनन्य भाव रखकर अपने मन को उन में लगाते हैं वे शीघ्र ही उन को प्राप्त

करते हैं। श्रीसुबोधिनीजी में लिखा है—“मध्येव मनो  
युंजानाः शीघ्रमेवाचिरान्मामवाप्स्यथ ।” अर्थात्  
जो लोग मेरे बीच में ही केवल मन लगाते हैं वे शीघ्र ही  
मुझ को प्राप्त होते हैं।

भक्त जन का भगवान् के विषय में ऐसा होना चाहिये  
कि जिस से सर्वशक्तिवान् भगवान् का भी निरोध भक्त-  
जन को प्राप्त हो। इन दोनों निरोध के सम्बन्ध से भक्त  
का निरोध दृढ़ होता है। और कोई प्रकार से वह दृढ़ नहीं  
हो सकता। सुबोधिनी जी में कहा है—

निरोधो यदि भक्तानां स्वस्मिन् स्वस्य च तेषु च ।  
तदोभयसु संबंधात् दृढो भवति नान्यथा ।

अर्थात्—जब भगवान् का निरोध भक्त में और भक्त का  
निरोध भगवान् में हो जाय तो वह सम्बन्ध अत्यन्त दृढ़ हो  
जाता है। इसके दृढ़ करने का और उपाय नहीं है।

भक्ति के विषय में शास्त्रों में वर्णित संस्कारों की आव-  
श्यकता नहीं है क्यों कि भक्ति प्रेम अथवा और साधनों  
से सिद्ध होती है।

किन्तु यह ध्यान रखना चाहिये कि सेवा या भक्ति का  
दोंग रखने से ही अथवा सेवा का अनुकरण करने से ही  
अथवा सेवा, भक्तिरहित हो कर करने से कोई फल प्राप्त  
नहीं हो सकता। आप श्री का कथन है—

‘कापद्ये न तु सेवायां फलम् ।’

अर्थात्—भगवान् में कपट करने से सेवा का कुछ भी फल नहीं मिल सकता। संसार के विषयों में जिन का मन फँसा हुआ है उन को निरोध की प्राप्ति असम्भव है। संन्यास निर्णय में कहा है—

विषयाकान्तदेहानां नावेशाः सर्वथा हरेः ।

अर्थात् जिसका मन विषयों से धिरा हुआ है उस के मन में ईश्वरीय शुद्ध और उंचे विचारों का प्रवेश नहीं हो सकता।

इस प्रकार भगवान् में श्रेष्ठत्व का अनुभव कर के अमत्सर हो भगवान् की भक्ति करे। निरोध प्राप्ति का यह सरल मार्ग है। निरोध प्राप्ति के ये भी उपाय हैं—

हरिमूर्तिः सदा ध्येया संकल्पादपि तत्र वै ।

दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥

अवणं कीर्तनं स्पष्टं पुन्रे कृष्णप्रिये रतिः ।

पायोर्मलांशत्यागेन शेषभागं तनौ नयेत् ॥

अर्थात्—संकल्प के द्वारा भी हरिमूर्ति का सदा ध्यान करना चाहिये। इसी प्रकार उस हरिमूर्ति में स्पष्ट और साक्षात् मुख्योत्तम विराजते हैं ऐसी भावना कर के दर्शन और स्पर्श करना चाहिये। और भक्त को उचित है कि वह यही भावना रख कर अपनी कृति और गति रखें।

जब इन्द्रिय स्पष्ट रीति से प्रभु में जुड़ी हुई रहे निरोध होना संभव है। आँखों से प्रभु के दर्शन कर भी यदि मन अन्यत्र हुआ तो फल व्यर्थ होता है बात को सुधारने के लिये आप श्री की आज्ञा है—

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृष्यते  
तदा विनिग्रहस्थस्य कर्तव्यं इति निश्चयः

जब जब यह मालुम हो कि अमुक इन्द्रिय भगव लगने में अशक्त है अथवा वह अपना भगवत्कार्य ठं नहीं करती तब २ ही उसी इन्द्रिय को सुधारने पर २ बल देते रहना चाहिये जिस से सर्वदा सब : अपने २ भगवत्कार्य को यथाशक्ति करती रहें और की प्राप्ति हो ।

इस निरोध के सिवाय दूसरा मन्त्र भगवान् करने का नहीं है, न कोई स्तोत्र है, न कोई विद्या है न कोई इस के सिवाय तीर्थ ही है। भगवद्धक्त वे तो सर्वोत्तम मन्त्र, तत्त्व, तीर्थ और विद्या सब केवल ही है। निरोध प्राप्ति के अर्थ ही भगवद्धक्त प्रयत्न कर

निरोध की व्याख्या—प्रपञ्च में से (जगत् में से)  
'निरोध' की का हटकर प्रभु के चरणारविन्दो में  
तीन दशा यह निरोध की व्याख्या है। इस  
की तीन दशा हैं, प्रथम, मध्यम और उत्तम ।

अविद्या की निवृत्ति होकर प्रभु के स्वरूपज्ञान होने से 'मैं प्रभु का दास हूँ फिर भी प्रभु का मुझे वियोग हुआ है' यह समझ में आजाना निरोध की प्रथमावस्था है । यह दशा प्राप्त होने का साधन भगवान् के गुणों का श्रवण और कीर्तन करना है ।

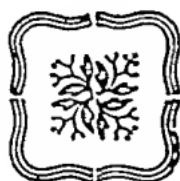
निरोध की मध्यमदशा—निरोध की प्रथमदशा में, अन्तःकरण में, भगवद्वियोग जनित ताप क्लेश का अनुभव हुआ था । इस से संसार में से आसक्ति अब हट जाती है और प्रभु में आसक्ति बढ़ती रहती है । इस मध्यम दशा में प्रभु की लीला का अनुभव करते २ भगवत्साक्षात्कार होता है । प्रभु के गुणगान में ही संसारासक्त मन प्रभु की प्राप्त्यर्थ नाना क्लेश का अनुभव करता है, तब हृदयस्थित प्रभु वाहर प्रकट हो कर दर्शन देते हैं ।

निरोध की उत्तम दशा—प्रभु साक्षात्कार के अनन्तर भगवान् जब पुनः हृदय में विराजमान हो जाते हैं, तब फलरूप विरह दशा प्राप्त होती है । ऐसी दशा, प्रभु की भक्ति पर जब अत्यन्त कृपा होती है तभी जीव पर होती है साधन से यह दशा प्राप्त नहीं की जा सकती । निरोध दशा अपने चल से प्राप्त नहीं हो सकती । इस लिये निरोध प्राप्ति के इच्छुकों को परम भगवदीयों का सत्संग कर, श्रवण और कीर्तन करते रहना चाहिये ।

## परीक्षार्थ प्रश्न ?

---

निरोध क्या है ?  
 आसक्ति और व्यसन क्या हैं ?  
 निरोध सिद्ध हो इसके उपाय क्या हैं ?  
 निरोध की कितनी दशायें हैं ?  
 इनका वर्णन करो ।



## वैष्णवों के कर्तव्य



१—भगवान् श्रीकृष्ण की सेवा करना, उनकी भक्ति करना और उनमें एकतान मन प्राण हो जाना वैष्णवों का परम धर्म और कर्तव्य है ।

श्रीमद्भागवत में कहा है—

स वै पुंसां परो धर्मो यतो भक्तिरधोक्षजे ।

अहैतुक्यप्रतिहता यथात्मा संप्रसीदति ॥

अर्थात्—मनुष्यों का सब से परमोक्तुष्ट वही धर्म है जिससे भगवान् श्रीकृष्ण की भक्ति हो और जिसमें भगवान् पर प्रीति बढ़ती रहे ।

श्रीमद्भुत्तमाचार्य ने भी आज्ञा की है—

सर्वदा सर्वभावेन भजनीयो व्रजाधिपः ।

स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्यः क्वापि कदाचन ॥

अर्थात्—सर्वदा सर्वभावनाओं से श्रीयशोदोत्संगलालित श्रीकृष्ण की सेवा करना वैष्णवों का परम धर्म है । कोई समय में और किसी समय में भी किसी प्रकार का अन्य धर्म वैष्णवों का नहीं हो सकता ।

२—गृह को महाप्रभुजी ने अनर्थ का मूल कहा है और उसके सर्वथा त्याग करने का उपदेश दिया है और कहा है कि 'यदि गृह छोड़ने में असमर्थता होती हो तो उसी गृह को कृष्ण के अर्थ प्रयोग कर देना चाहिये' अर्थात् गृह को भगवान् में समर्पण कर उस में निवास करना चाहिये। भगवान् सब अनर्थों के वारक हैं।

३—संग को भी आचार्यों ने दोष गिना है किन्तु कहा है कि वही संग यदि वैष्णवों के साथ, सत्युरुपों के साथ और भगवद्धक्त के साथ किया जाय तो वह श्रीकृष्ण में भक्ति बढ़ाने वाला होता है; क्यों कि सन्तपुरुष संग की भेषज हैं।

४—आचार्यजी की आज्ञा है कि भगवत्सेवा अपने पुत्र और कलत्र के साथ करनी चाहिये। यदि उन की अभिरुचि सेवा में न हो तो अकेला ही करे। किन्तु यदि वे लोग सेवा में विघ्न डाला करें और सेवा करते समय उद्देश जनक बातें कहा करें तो कर्तव्य यह है कि घर का परित्याग कर दे। बहिर्सुख घर के त्याग करने में कोई भी दोष नहीं है।

५—वैष्णवों को भगवान् में परम विश्वास होना चाहिये। भगवान् ने स्वयं आज्ञा की है—

मयि चेदस्ति विश्वासः श्रीगोपीजनवल्लभे ।  
तदा कृतार्था यूयं हि शोचनीयं न कर्हिचित् ॥

अर्थात्—जब मुझ गोपीजनवल्लभ में विश्वास है तो फिर तुम कृतार्थ हो । तुम्हें कोई चिन्ता करनी नहीं चाहिये ।

जो लोग अपना घर, स्त्री, पुत्र, धन और प्राण सब भगवान् में समर्पण कर प्रसु में विश्वास रखते हैं उन को भगवान् कभी नहीं छोड़ते; यह निश्चय है ।

वैष्णवों के कर्तव्य तीन प्रकार के हैं । आधिदैविक, आध्यात्मिक और आधिभौतिक । भगवान् के निमित्त ही जो कार्य किये जाते हैं वे आधिदैविक हैं, वेदानुकूल जो धर्म हैं वे आध्यात्मिक हैं और जो देह सम्बन्धि हैं वे सब आधिभौतिक कर्तव्य कहलाते हैं ।

६—शास्त्र की आज्ञा प्रत्येक वैष्णव को माननी चाहिये । उन में कहे गये वर्णाश्रमधर्म का भी पालन सदा करते रहना चाहिये । स्पर्शस्पर्श में विचार रखना चाहिये । पात्रशुद्धि और भक्षाभक्ष के विषय में भी शास्त्र मर्यादानुसार कर्तव्य करना चाहिये । यह सर्वथा उचित नहीं है कि वैष्णवलोग शास्त्रीय कर्म की उपेक्षा करें । शास्त्रीय कर्मों को भगवदर्थक समझ कर ही करना चाहिये ।

जो लोग यह समझते हैं कि शास्त्रकी सभी वातें मानने से तो अन्याश्रय भी हो जायगा तो यह उनकी भूल है । वास्तव में कहाजाय तो गायत्री आदि के जपसे अन्याश्रय नहीं होता । अन्याश्रय तब तो होता है जब कि

‘स्वर्गकामो यजेत्’ ( स्वर्गकी कामना करने वाले को यज्ञ करने चाहियें ) इत्यादि श्रुतियों के अनुसार स्वर्ग आदि की कामना से यज्ञादिक करे । भगवदर्थक यज्ञ करने से अन्याश्रय नहीं होता ।

७—प्रत्येक वैष्णव को ‘ब्रह्म संबंध’ ग्रहण करना अत्यन्त आवश्यक है । ब्रह्मसंबंध विना जीव में सेवा का अधिकार नहीं आ सकता । ब्रह्मसंबंध के अनन्तर प्रत्येक कार्य ईश्वर में समर्पण कर के करना चाहिये । इसी प्रकार प्रत्येक वस्तुका उपभोग भी भगवान् के अर्पण कर के करना चाहिये । ईशावास्योपनिषद् में कहा है—

**ईशावास्यमिदं सर्वं यत्किंच जगत् ।**

**तेन त्यक्तेन भुञ्जीथा मा गृधः कस्यस्विद्धनम् ॥**

अर्थात्—यह जगत् ईश्वरमय है । सब में ईश्वर का निवास है इस लिये भगवान् में सब वस्तु का समर्पण कर के अपने उपभोग में ले । इस में लालसा कभी न रखें । यह धन किसी का भी नहीं है । धनादि सर्वे पदार्थ ईश्वर के हैं । पर वस्तु में लालसा रखना उचित नहीं ।

८—प्रभु के पास कभी किसी चीज की भी याचना नहीं करनी, क्यों कि प्रभु सर्व समर्थ हैं । हमारे मन की सब बात जाननेवाले हैं । हम लोग ही ईश्वरेच्छा को नहीं जान सकते । इस लियें यदि हमने कोई बात की याचना

की और प्रभु को उसे देने की इच्छा न हुई और न दी तो इस से वृथा ही दुःख होता है और भक्ति में वाधा आती है ।

९—देहस्मौ से, भगवद्धस्मौ पर विशेष प्रीति होनी चाहिये ।

१०—जीव प्रभु के सर्वथा आधीन है इस लिये अभिमान का सर्वथा परित्याग करना वैष्णव को उचित है ।

११—वैष्णव को हठाग्रह का सर्वथा परित्याग करना योग्य है । करज कर के भी सेवा इत्यादि करते रहना महान् मूर्खपन है । भगवान् इस से कभी प्रसन्न नहीं होते ।

१२—देह पर, समय २ पर जो जो दुःख पड़ें उन्हें धैर्य पूर्वक सहना चाहिये । जिस प्रकार माखन निकाल लेने पर छाछ सत्त्वहीन हो जाती है उसी प्रकार देह को भी जान कर, दुःख को सहन करना चाहिये । दुःख सहने में जड भरत का आदर्श सन्मुख रखना चाहिये । जिस प्रकार उन ने समस्त दुःख धैर्य पूर्वक सहे उसी प्रकार जीव मात्र को दुःख सहना चाहिये । प्रातः काल ही उठ कर निम्न लिखित श्लोकों का उच्चारण करे—

श्रीगोवर्धननाथपादयुगलं हैयंगवीनप्रियं  
नित्यं श्रीमयुराधिपं शुभकरं श्रीविष्णुलेशं मुदा ।  
श्रीमद्वारवतीशगोकुलपती श्रीगोकुलेन्दुं विभुं  
श्रीमन्मन्मथमोहनं नटवरं श्रीवाल्कुण्ठं भजे ॥

श्रीमद्भुलभविद्वलौ गिरिधरं गोविन्दरायाभिधं ।  
 श्रीमद्भालककृष्णगोकुलपती नाथं घटूनां तथा ॥  
 एवं श्रीरघुनाथकं किल घनश्यामं च तदंशजान् ।  
 कालिन्दीं स्वयुरुं गिरि गुरुविभुं स्वीयप्रभूंश्च स्मरेत् ॥

इसके अनन्तर अपना दैनिक कृत्य करे । फिर विद्यार्थी-वर्ग अपने अध्ययन में लग जाय । अध्ययन समाप्त कर स्नान करलें तथा संध्यादिक से निवृत्त हो श्री स्वरूप की प्रेमपूर्वक सेवा करें । सेवा के अनन्तर पुष्टिमार्गीय मन्दिर में जा कर प्रभुके दर्शन करें और अनन्तर ठाकुरजी का प्रसाद लेकर अपने २ स्वाध्याय में लग जाय । रात्रिको यथा शक्य फिर सेवा करें और रात्रिको भगवद्वार्ता नियमित रूप से अवश्य सुनें; या कहें । यह साधारण वैष्णव मात्रका धर्म है ।

अपनी जिन्दगी को सर्वदा सरल और आडम्बर रहित रखें । तथा इसपर से अहंता ममता हटा कर जो भी कुछ कार्य करे सब भगवदर्थक करे । यही वैष्णवों का परम कर्तव्य है ।

वैष्णवों के लिये शास्त्रों का अर्थ तो यह है—

१—भगवान् श्रीकृष्ण की निर्गुण भक्ति के द्वारा उनकी कृपा प्राप्त करनी यही सर्व शास्त्रों का अर्थ है ।

२—भगवान् ने श्रीगीतोपनिषद् में कहा है—

सर्वकर्माण्यपि सदा कुर्वाणो मद्यपाश्रयः ।  
मत्प्रसादादवाप्नोति शाश्वतं पदमव्ययम् ॥१८-५६  
मच्चित्तः सर्वदुर्गाणि मत्प्रसादात्तरिष्यसि ॥१८-५८

अर्थात्—जो मनुष्य सर्व कर्म मेरा आश्रय लेकर करता है, वह मेरी कृपा से शान्त और नाश रहित पदको प्राप्त करता है ।

मुझ में चित्त दृढ़ रखने से, मेरी कृपा से, सब भयों को (दुस्तर—काम क्रोध, लोभ, मोह, मत्सर आदि को) तिर जायगा ।

### परीक्षार्थ प्रश्न

---

वैष्णवों का परम धर्म और कर्तव्य क्या है ?  
संगति और गृहस्थी के दोप किस प्रकार निवृत्त हो सकते हैं ?  
वैष्णवों के तीन प्रकार के कर्तव्य क्या हैं ?  
प्रभु के पास क्या कभी प्रार्थना विघ्न है ?  
संक्षेप में वैष्णवों के कर्तव्य कहो ।



## “बहिर्मुखता”

“बहिर्मुखता” इस सम्प्रदाय में बड़ा दोष माना गया है। ईश्वर में आसक्ति न रख कर इन्द्रियसुख में आसक्ति रखनी इसे बहिर्मुखता कहते हैं और इन्द्रियों के सुख में आसक्ति न रखकर ईश्वर में आसक्ति रखनी उसे अन्तर्मुखता कहते हैं। बहिर्मुखता होने में मुख्य चार कारण हैं। अन्याश्रय, असमर्पितवस्तु सोग, असदालाप और दुःसंग।

वैष्णव को इन चारों से सावधान रहना चाहिये और ऐसा प्रयत्न करना चाहिये जिस में उपर्युक्त चारों दोष न आजावें और वह प्रभु से बहिर्मुख न हो जाय।

जब किसी प्रकार भी जीव बहिर्मुख हो जाता है तब काल और प्रवाहस्थ देह तथा चित्त, उस का भक्षण कर जाते हैं। अर्थात् तब जीव के अलौकिक देह चित्तादिक, लौकिक हो जाते हैं। इस लिये सर्वथा भगवान् के अन्तर्मुख ही रहना चाहिये। यदि जीव बहिर्मुख हो जाय तो उसी समय जीव के देह चित्तादिक, भगवान् के चरणामृत और

चरण कमल से उत्पन्न होते हुए भी, कालप्रबाहस्य वन जाते हैं । वहिर्मुख हो कर यदि सेवा की जायगी तो प्रभु कभी भी इसे स्वीकार न करेंगे । क्यों कि फलरूप श्रीकृष्ण-चन्द्र लौकिक नहीं हैं, वे लौकिक को कभी मानेंगे नहीं । अलौकिक प्रभु को प्रसन्न करने में हमारा भाव ही साधन हो सकता है । प्रत्येक क्षण यह विचार रहना चाहिये कि ‘यह सब भगवान् का है । भगवान् श्रीकृष्ण सर्व से पर हैं ।’

जब भगवान् का सेवक द्रव्योपार्जन में और गृह में ही आसक्त हो जाता है अथवा अपने आप को पुजवाने के लिये प्रयास करने लगता है तब भगवान् उस पर कोपाय-मान होते हैं । अर्थात् उस समय सेवक वहिर्मुख हो जाता है ।

जब भगवत्सेवक भक्तिमार्ग का त्याग कर के जननेंद्रिय और उदर तृप्ति के लिये ही उद्यम करता है तब उस में आसुरावेश होता है और भगवान् तब ऐसे वहिर्मुख सेवकों से विमुख हो जाते हैं । अर्थात् सेवक वहिर्मुख हो जाता है ।

जब भगवत्सेवक को अहंकार होता है और वह शास्त्र अथवा भगवदीयों का अनादर करता है तब भगवान् उस पर कोप करते हैं और वह वहिर्मुख हो जाता है ।

जब वडे कुल में उत्पन्न हुए भगवद्धक्त अपने कुल की रीति छोड़ने लगते हैं उस समय उनके स्वामी श्रीकृष्ण उन पर कुपित होते हैं और वे वहिर्मुख जीव को कर देते हैं ।

## “बहिर्मुखता”

“बहिर्मुखता” इस सम्प्रदाय में बड़ा दोष माना गया है। ईश्वर में आसक्ति न रख कर इन्द्रियसुख में आसक्ति रखनी इसे बहिर्मुखता कहते हैं और इन्द्रियों के सुख में आसक्ति न रखकर ईश्वर में आसक्ति रखनी उसे अन्तर्मुखता कहते हैं। बहिर्मुखता होने में मुख्य चार कारण हैं। अन्याश्रय, असमर्पितवस्तु भोग, असदालाप और दुःसंग।

वैष्णव को इन चारों से सावधान रहना चाहिये और ऐसा प्रयत्न करना चाहिये जिस में उपर्युक्त चारों दोष न आजावें और वह प्रभु से बहिर्मुख न हो जाय।

जब किसी प्रकार भी जीव बहिर्मुख हो जाता है तब काल और प्रवाहस्थ देह तथा चित्त, उस का भक्षण कर जाते हैं। अर्थात् तब जीव के अलौकिक देह चित्तादिक, लौकिक हो जाते हैं। इस लिये सर्वथा भगवान् के अन्तर्मुख ही रहना चाहिये। यदि जीव बहिर्मुख हो जाय तो उसी समय जीव के देह चित्तादिक, भगवान् के चरणामृत और

## श्रीमहाप्रभुकी उत्तमोत्तम शिक्षाये

१—वैष्णव को, भगवान् श्रीकृष्णको सर्वसमर्थ ईश्वर मान कर केवल उनका ही आश्रय करना चाहिये । अन्याश्रय कभी न करे । क्यों कि अन्य देवता गणितानन्द ( गीता जा सके ऐसा सुख, क्षणमङ्गु ) देनेवाले हैं उनकी सामर्थ्य ही नहीं है कि वे कुछ अधिक दे सकें । इस से मालिक को छोड़कर उनके अधिकारी वर्गोंकी सेवा करना अज्ञानता है ।

२—प्रत्येक वैष्णव की इच्छा परमहृषि प्रासिकी होनी चाहिये । यह प्रासि भगवत्सेवा द्वारा संभव है इस लिये निष्काम हो कर भगवान् की आराधना करे । कपट कभी न रखें ।

३—वेदोंपर अटल विश्वास रखें, क्योंकि इस में प्रभु का स्वरूप रक्षित है । इसी प्रकार श्रीमद्भागवत की भी सेवा करे ।

४—श्रीकृष्ण पर अटल विश्वास रख उनकी सेवा करे । सेवा में मन सर्वथा एकाग्र रखें । मानसी सेवा उत्तम है इस की सिद्धि के लिये ततुजा और वित्तजा सेवा हैं ।

योडे में यदि कहें तो, जहाँ सन्मार्ग में स्थिति नहीं है, जिनकी आचार्य में श्रद्धा नहीं है, दैन्य नहीं है अथवा आचार्योपदेशो में निष्ठा नहीं है वे सब बहिर्मुख हैं।

बहिर्मुखता की निवृत्ति के लिये श्रीमदाचार्यचरणों का अहर्निश चिन्तवन करना चाहिये।

जो बाहिर्मुखता की निवृत्ति करनी हो तो सदा भगवदीयों का ही संग करना चाहिये। निरन्तर हरि सेवा करनी यही स्वमार्गीय मुख्य धर्म है। सेवा साधनबुद्धि से नहीं करनी चाहिये किन्तु मन इत्यादि सर्व इन्द्रियों को प्रभु में योजकर फलबुद्धि से करनी चाहिये।

ब्रह्मसंबंध या आत्मनिवेदन करके सदैव उसका स्मरण करते रहना चाहिये। वारंवार स्मरण करने से प्रभु शीघ्र ही हृदय में प्रकट होते हैं और बहिर्मुखता की निवृत्ति होती है।

श्रीसुबोधिनीजी के अनुसार श्रीभागवत का भावार्थ सदा श्रवण करना चाहिये। प्रभु में हठ आश्रय रखकर श्रवण और कीर्तन करने से बहिर्मुखता की निवृत्ति होती है।

परीक्षार्थ प्रश्न

---

बहिर्मुखता क्या है?

बहिर्मुखता दूर हो इसका क्या उपाय है?

---

## श्रीमहाप्रभुकी उत्तमोत्तम शिक्षायें

१—वैष्णव को, भगवान् श्रीकृष्णको सर्वसमर्थ ईश्वर मान कर केवल उनका ही आश्रय करना चाहिये । अन्याश्रय कभी न करे । क्यों कि अन्य देवता गणितानन्द ( गीना जा सके ऐसा सुख, क्षणभङ्ग ) देनेवाले हैं उनकी सामर्थ्य ही नहीं है कि वे कुछ अधिक दे सकें । इस से मालिक को छोड़कर उनके अधिकारी वर्गोंकी सेवा करना अज्ञानता है ।

२—प्रत्येक वैष्णव की इच्छा परमस्तु प्राप्तिकी होनी चाहिये । यह प्राप्ति भगवत्सेवा द्वारा संभव है इस लिये निष्काम हो कर भगवान् की आराधना करे । कपट कभी न रखें ।

३—वेदोंपर अटल विश्वास रखें, क्योंकि इस में प्रभु का स्वरूप रक्षित है । इसी प्रकार श्रीमद्भागवत की भी सेवा करे ।

४—श्रीकृष्ण पर अटल विश्वास रख उनकी सेवा करे । सेवा में मन सर्वथा एकाग्र रखें । मानसी सेवा उत्तम है इस की सिद्धि के लिये तत्त्वज्ञा और वित्तज्ञा सेवा हैं ।

५—जीव अक्षर ब्रह्म का अंग है फिर भी अविद्या से वह अपने स्वरूप को नहीं जानता। अविद्या से मुक्त होने पर स्वरूपानन्द मिलता है।

६—श्रवणाभक्ति करने से भगवान् का माहात्म्य जाना जा सकता है और भगवान् की सेवा में अभिरुचि बढ़ती है। सेवा के साथ श्रवणादि करने से अविद्या से जीव शीघ्र मुक्त हो जाता है।

७—जीवों के दो भेद हैं, दैवी और आसुरी। दैवी सृष्टि मोक्षकी अधिकारिणी है। इस के दो भेद हैं। पुष्टि और मर्यादा। पुष्टिसृष्टि प्रभु के स्वरूप में ही आसक्त रहती है और उनकी प्रवृत्ति प्रभुकी सेवा करने में ही होती है।

मर्यादासृष्टि वेदाज्ञा में आसक्त होने से मर्यादा में ही उनकी विशेष आसक्ति रहती है। आसुरी, प्रवाही सृष्टि है। यह सृष्टि लौकिक प्रवाह में ही आसक्त रहती है। पुष्टिभक्ति के भी भेद हैं। उसमें शुद्धपुष्टिभक्ति अन्यन्त श्रेष्ठ गिनी गई है इस भक्ति के अधिकारी जीव, केवल प्रभु की आज्ञा से ही प्रभु की लीलोपयोगी अनुकूलता करने के लिये प्रकट होते हैं। प्रभु की आज्ञानुरूप कार्य करके वे फिर प्रभु के समीप ही चले जाते हैं। मिश्रपुष्टि—अपराध वश प्रभु के द्वारा इस लोक में आते हैं इन के तीन भेद हैं। पुष्टिमिश्र पुष्टि, मर्यादामिश्रपुष्टि और प्रवाह मिश्र पुष्टि भक्ति।

पुष्टि मिश्र पुष्टि भक्त भगवान् के सब स्वरूपों को और उन के गुणों को, उन की लीला को और अपने ऊपर हुए दण्ड को, और अब उन को क्या कर्तव्य है यह सब जानने वाले होते हैं ।

मर्यादा मिश्रपुष्टिभक्त भगवान् के गुणों को जानने वाले होते हैं ।

प्रवाह मिश्रपुष्टिभक्तों में भगवान् में स्वेह क्रम होता है । लौकिक आसक्तिवश वे प्रभु सेवा संबंधी कार्य स्वेह रहित होकर करते हैं । इन मिश्रपुष्टि भक्तों का क्रम से शुद्ध पुष्टि में प्रवेश हो सकता है ।

प्रवाही जीवों के दो भेद हैं । सहज आसुर और अज्ञ आसुर । सहज आसुरों का वर्णन गीताजी के सोलहवें अध्याय के सात से बीस छोको में किया है ।

अज्ञ आसुर सच पूछा जाय तो दैवी ही हैं । इन का समावेश प्रवाह मिश्र पुष्टि भक्तों में हो जाता है । वे सहज आसुर में मिल नहीं जाते । वे भक्तिमार्ग का अनुसरण करने वाले होते हैं और दण्ड का भोग कर क्रम से क्रतार्थ हो जाते हैं ।

पुष्टि सहित प्रभु के अंग से ही उत्पन्न हुई है । इस लिये उस की क्रिया, प्रभु स्वरूप की सेवा और आसक्ति भी उसी स्वरूप में ही होती है जिस से अन्तिम फल भी प्रभु स्वरूप की प्राप्ति और उन की अविच्छिन्न सेवा का फल

मिलता है। मिश्रपुष्टि जीव भी क्रम क्रम से अन्त में श्रीभगवत्सरूप को पा सकते हैं।

मर्यादा सृष्टि प्रभु की वाणी द्वारा उत्पन्न हुई है। इस लिये उन की आसक्ति वाणी रूप वेद में ही विशेष होती है। प्रभु के स्वरूप में उन की आसक्ति नहीं होती। वेद के ज्ञान में ही आसक्ति रहने से उसी को चरम फल मानते हैं इसलिये ज्ञानरूप वेद उन को फल देता है। प्रभु प्राप्ति का फल उन को नहीं मिलता।

प्रवाही सृष्टि प्रभु की इच्छा से इस जगत् के प्रारंभ से अन्तपर्यन्त, महाकाल पर्यन्त, लौकिक सुखदुःख में ही आसक्त रहकर उसी में भटका करते हैं। ये सहज आसुर (अहंकारी) हैं।

इन आसुरीजीवों में से भी कितने ही चर्षणी वाच्य जीव हैं। वे पुष्टि प्रवाह और मर्यादा में भ्रमण किया करते हैं। उन २ मार्ग में दीक्षित हो तदुक्त कर्म करते हैं। किंतु उनका चित्त किसी में भी लगता नहीं है। हमेशां डगमग डोलता रहता है। उनको अपनी बाध्य किया के अनुसार लौकिक फल प्राप्त होता है।

८-दोषों की निवृत्ति के लिये 'ब्रह्मसंबन्ध' अवश्यलेना चाहिये ब्रह्मसंबंध के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है।

९—प्रभु को निवेदन करके ही वस्तुमात्र का उपयोग करना चाहिये ।

१०—सेवक का स्वामी के प्रति जो धर्म है उसी का अनुसरण करते हुए प्रभुकी परिचर्या करनी । अपने सुखकी इच्छा न रख, अपने प्रभु के ही सुख की इच्छा रखनी ।

११—सेवा करने में कोई भी भावान्तर नहीं आना चाहिये । यदि आजाय तो प्रभु से क्षमायाचना करनी और फिर वही दोष कभी भी न आवे ऐसा प्रयत्न करना ।

१२—वैष्णव को दीनता अवश्य रखनी । जिसको सच्ची दीनता प्राप्त होती है उसे प्रभु की अंगीकृति का परिचय होता है । दीनता प्राप्त करने के लिये ‘श्रीकृष्णः शरणं मम’ यह मन्त्र उत्तम साधन है ।

१३—विवेक, धैर्य और आश्रय की रक्षा प्रत्येक वैष्णव को करनी चाहिये । ‘भगवान् सद्य अपनी इच्छा से करेंगे’ इस भावना को विवेक कहते हैं । प्रभु के आगे कभी दुःख की निवृत्ति के लिये अध्यवा सुख की प्राप्ति के लिये, प्रार्थना नहीं करनी । आपत्ति के समय में कार्य में हठका त्याग करना और धर्माधर्म में धर्म का तत्त्व समझ कर उसे ही अपनाना । व्यर्थ के हठको ग्रहण न करना, इसे विवेक कहते हैं ।

सर्व प्रकार से हरि की शरणागति रखनी । भय प्रसंग

मिलता है। मिश्रपुष्टि जीव भी क्रम क्रम से अन्त में श्रीमगवत्सरूप को पा सकते हैं।

मर्यादा सृष्टि प्रभु की वाणी द्वारा उत्पन्न हुई है। इस लियें उन की आसक्ति वाणी रूप वेद में ही विशेष होती है। प्रभु के स्वरूप में उन की आसक्ति नहीं होती। वेद के ज्ञान में ही आसक्ति रहने से उसी को चरम फल मानते हैं इसलियें ज्ञानरूप वेद उन को फल देता है। प्रभु प्राप्ति का फल उन को नहीं मिलता।

प्रवाही सृष्टि प्रभु की इच्छा से इस जगत् के प्रारंभ से अन्तर्पर्यन्त, महाकाल पर्यन्त, लौकिक सुखदुःख में ही आसक्त रहकर उसी में भटका करते हैं। ये सहज आसुर (अहंकारी) हैं।

इन आसुरीजीवों में से भी कितने ही चर्षणी वाच्य जीव हैं। वे पुष्टि प्रवाह और मर्यादा में ऋग्मण किया करते हैं। उन २ मार्ग में दीक्षित हो तदुक्त कर्म करते हैं। किंतु उनका चित्त किसी में भी लगता नहीं है। हमेशां डगमग डोलता रहता है। उनको अपनी बाह्य क्रिया के अनुसार लौकिक फल प्राप्त होता है।

८-दोषों की निवृत्ति के लियें 'ब्रह्मसंबन्ध' अवश्यलेना चाहिये ब्रह्मसंबन्ध के अनन्तर ही जीव सेवा का अधिकारी हो सकता है।

९—प्रभु को निवेदन करके ही वस्तुमात्र का उपयोग करना चाहिये ।

१०—सेवक का स्वामी के प्रति जो धर्म है उसी का अनुसरण करते हुए प्रभुकी परिचर्या करनी । अपने सुखकी इच्छा न रख, अपने प्रभु के ही सुख की इच्छा रखनी ।

११—सेवा करने में कोई भी भावान्तर नहीं आना चाहिये । यदि आजाय तो प्रभु से क्षमायाचना करनी और फिर वही दोष कभी भी न आवे ऐसा प्रयत्न करना ।

१२—वैष्णव को दीनता अवश्य रखनी । जिसको सच्ची दीनता प्राप्त होती है उसे प्रभु की अग्रीकृति का परिचय होता है । दीनता प्राप्त करने के लिये 'श्रीकृष्णः शरणं मम' यह मध्य उत्तम साधन है ।

१३—विवेक, धैर्य और आश्रय की रक्षा प्रत्येक वैष्णव को करनी चाहिये । 'भगवान् सब अपनी इच्छा से करेंगे' इस भावना को विवेक कहते हैं । प्रभु के आगे कभी दुःख की निवृत्ति के लिये अथवा सुख की प्राप्ति के लिये, प्रार्थना नहीं करनी । आपत्ति के समय में कार्य में हठका त्याग करना और धर्माधर्म में धर्म का तत्त्व समझ कर उसे ही अपनाना । व्यर्थ के हठको ग्रहण न करना, इसे विवेक कहते हैं ।

सर्व प्रकार से हरि की शरणागति रखनी । सब प्रसंग

में भी उसी का आश्रय रखना चाहिये । भगवान् में अविश्वास का परित्याग कर आश्रय रखना चाहिये ।

प्रभु, भक्त की परीक्षा करने के लिये दुःख भेजते हैं । इस लिये उन्हें धैर्य पूर्वक सहन करना चाहिये । वह दुःख भगवदिच्छा से ही दूर हो सकता है । व्यर्थ महनत कर के ईश्वर पर अविश्वास प्रकट करना नहीं चाहिये ।

१३—सब प्रकार का अपमान और कठोरता, प्राणिमात्र में ईश्वर की भावना रखकर, सहन करे ।

१४—इन्द्रियों के विषयों का सर्वथा त्याग करना चाहिये ।

१५—इस लोक और परलोक के विषय में भगवान् श्रीकृष्णचन्द्र का ही आश्रय रखें । अन्याश्रय कभी न करे ।

१६—दुःख से बचने के लिये भय आवे तब सर्वथा भगवान् का आश्रय ग्रहण करे ।

१७—जीव से यदि अपराध हो जाय तो भी कृष्ण का आश्रय ग्रहण करने से अपराध की मुक्ति होती है । किसी कार्य की सिद्धि हो तो भी भगवान् ने सिद्ध किया यह माने और यदि कार्य की सिद्धि न भी हुई तो भी भगवान् की इच्छा ही ऐसी थी यह माने । इस प्रकार विचारने से दुःख नहीं होता ।

१८—अभिमान् कभी न करे । यहि कभी अभिमान् आजाय तो ‘श्रीकृष्णः शरणं मम’ इस मन्त्र का पाठ करले इस से अहंकार की निवृत्ति होती है । योग्य तो यह

है कि सर्वदा और सर्वत्र निरलस हो भगवान् के इसी मन्त्र को जपता रहे ।

१९—अपने धर्म को सदा श्रेष्ठ मान कर उस में श्रद्धा पूर्वक अपना जीवन व्यतीत करे । विधर्म अथवा दूसरों के धर्मसे अथवा अपने से विरुद्ध धर्म से सदा दूर रहे ।

२०—अपने इन्द्रिय रूपी अश्वों को खूब रोके । कभी जिज्ञासा अथवा कौतूहलवश भी इनका अन्यथा उपयोग न करे ।

प्रत्येक वैष्णव को प्रातःकाल चार से पांच बजे तक अवश्य ही उठ जाना चाहिये । जागृत होने के पश्चात् ‘श्रीकृष्ण’ ‘श्रीवल्लभाधीश’ ‘श्रीगुसाईजी’ ‘श्रीयमुनाजी’ ‘श्रीगुरुदेव’ इत्यादि पुण्यनामों का स्मरण करना चाहिये । इस के अनन्तर श्रीनाथजी और अपने मध्योपदेष्टा गुरु के चित्रों का दर्शन करे ।

### परीक्षार्थ प्रश्न

---

वैष्णव किसका आश्रय ग्रहण करे ?

अन्याश्रय क्यों नहीं करना चाहिये ?

पुष्टिसृष्टिका भेद सहित निरूपण करो ।

आसुरी सृष्टि का भेद सहित दिग्दर्शन कराओ ।

मर्यादा सृष्टि क्या है ?

विवेक, धैर्य और आश्रय समझाओ ।

श्रीमहाप्रभु की शिक्षाओं का संक्षेप में वर्णन करो ।

## संप्रदाय के सात पीठ एवं उनके अधीश्वर

हम अन्यन्त यह लिख आये हैं कि इस संप्रदाय में श्रीकृष्ण ही सर्वत्र सर्वदा समान रूप से सेव्य हैं। नाथद्वार में विराजमान श्रीनाथजी का स्वरूप स्वयं श्रीकृष्णचन्द्रका, उस समय का साक्षात्स्वरूप है जिस समय आपने गोवर्धन धारण किया था। सम्प्रदाय के सब अनुयायी श्रीनाथजी के इस परम धाम को सर्वपूज्य मानते हैं तथा एक समय श्रीनाथजी के दर्शनार्थ नाथद्वार जाना अपने अत्यावश्यक कार्यों में से प्रथम आवश्यक कार्य मानते हैं। यहाँ के अधीश्वर अपनी जाति एवं वैष्णव वर्ग में सर्वपूज्य गिने जाते हैं। इसी श्रेष्ठता का निर्दर्शन कराने के लिये आपको वैष्णव वर्ग तिलकायित कह कर सम्मानित करता है।

आज कल गोस्वामी तिलक विद्यानुरागी सम्माननीय श्रीगोवर्धनलालजी महाराज श्रीनाथजी के प्रधान पीठस्थित हैं। आपका सन्मान वैष्णवों में और जाति में असाधारण है। आप सर्वत्र सर्व पूज्य गिने जाते हैं।

श्रीनाथजी के अतिरिक्त आप के यहां श्री गुसाईंजी द्वारा सेवित श्रीनवनीत प्रियाजी का स्वरूप भी विराजमान है ।

इस प्रधान पीठ के अतिरिक्त संप्रदाय में सात पीठ और हैं । ये सब भी सर्वत्र पूज्य हैं ।

प्रथम पीठ—संप्रदाय का प्रथम पीठ श्रीमयुरेशजी का है । यह पीठ कोटा मे है । इस पीठ के आजकल अधीश्वर गो० श्रीद्वारकेशलालजी महाराज हैं ।

द्वितीय पीठ—नाथद्वार में विराजमान श्रीविठ्ठलनाथजी का पीठ, संप्रदाय मे द्वितीय पीठ है । इस पीठ के अधीश्वर श्रीगोपेश्वरलालजी महाराज अभी अकाल में ही गोलोकवासी हुए हैं ।

तृतीय पीठ—कांकरोली नरेश श्रीव्रजभूषणलालजी महाराज तृतीय पीठाधीश्वर हैं । आप ही उदयपुर के राणा के गुरु हैं । आप की सृष्टि गुजरात मे बहुत है । इन के सेव्य श्रीद्वारकाधीशजी हैं ।

चतुर्थ पीठ—इस पीठ के अधीश्वर सुप्रसिद्ध श्रीदेवकीनन्दनजी महाराज के सुयोग्य आत्मज श्रीवल्लभलालजी महाराज हैं । यहां श्रीगोकुलनाथजी का स्वरूप विराजमान है ।

पंचम पीठ—इस पीठ के अधीश्वर भी श्रीवल्लभलालजी महाराज हैं । यहां आप के मस्तक पर श्रीगोकुलचन्द्रमाजी का स्वरूप विराजमान है ।

षष्ठ पीठ—संप्रदाय के छठे घर के विषय में चिर काल

से विवाद चला आ रहा है। अभी तक उस का कुछ भी निर्णय नहीं हुआ। इस घर के अधिकारी तीन गोस्वामी अपने २ को बताते हैं। सुरत में विराजमान विद्वद्वर्य श्री ब्रजरत्नलालजी महाराज, बडोदा के श्रीवल्लभलालजी महाराज तथा काशी के श्री मुरलीधरजी महाराज अपने २ को षष्ठ पीठाधीश बताते हैं। इन के सेव्य श्रीबालकृष्णजी—श्रीमु-कुन्द्रायजी एवं श्रीकल्याणरायजी क्रमशः हैं।

सप्तम पीठ—सम्प्रदाय का सप्तम पीठ कामवन में विराजमान श्रीमदनमोहनजी का है। इस पीठ के अधीश्वर श्री रमणलालजी महाराज हैं।

इन सात पीठों के अतिरिक्त गोद के स्वरूप भी संप्रदाय में तत्त्वस्थानों पर विराजते हैं। अमदाबाद में विराजमान श्रीनटवरलालजी का स्वरूप श्रीमहाप्रभुजी द्वारा सेवित है। सुरत में विराजमान श्रीबालकृष्णलालजी का स्वरूप भी श्री महाप्रभुजी द्वारा सेवित है। यह स्वरूप पूर्व में श्री द्वारकाधीश की गोद में विराजते थे।

परीक्षार्थ प्रश्न ।

**सम्प्रदाय का सर्वपूज्य धाम कौन सा है ?**

**सम्प्रदाय के प्रथम, तृतीय, पंचम और सप्तम पीठ कौन-कौन से हैं ? और उनके अधीश्वर सम्प्रति कौन हैं ?  
गोदके स्वरूप कौन से हैं ?**

शुद्धाद्वैतवैष्णववेल्लनाटीयब्राह्मणमहासभाकी

## विद्यासमितिकी संभावना ।

---

आंगलभाषा के साथ संस्कृत पढ़ने वाले एवं केवल संस्कृत विद्यार्थिगण अन्यत्र अन्यत्र देशोंमें विद्याग्रहण कर रहे हैं। वहाँ उन्हे साम्प्रदायिक मौलिक विद्वान् अध्यापक मिलने दुर्लभ हैं। समितिका उद्दैश है कि वेल्लनाटीय ब्राह्मण छात्र गण विद्यार्जनके साथ साथ साम्प्रदायिक ज्ञानभी अर्जन करते रहें। यत्र तत्र साम्प्रदायिक विद्वानोंके न मिलनेसे साम्प्रदायिक ज्ञान दुर्लभ है। इस अभावको दूर करनेके लिये चिरकालसे समितिके हृदयमें था। अत एव सम्प्रदायकी स्थूल स्थूल वातें छात्र हृदयानुसार रीति से जिसमें आजांय ऐसी एक पुस्तक घनवानेका विचार किया। तदनुसार यह कार्य चि. भट्टब्रजनाथ शर्माको दिया गया। और इन्होंने स्वीकार भी किया। पुस्तक तैयार होने पर समितिने इसे देखा। विदेशों में अध्ययन करते अल्प संस्कृतज्ञ, विशेषकर साम्प्रदायिक ज्ञानसे अपरिचित स्थूलबुद्धि विद्यार्थियोंके लिये पुस्तक लिखी गई है। अत एव इस दृष्टिसे यह पुस्तक उत्तम लिखी गई है। इस पुस्तक से केवल वेल्ल०छात्रोंको ही नहीं किन्तु साम्प्रदायिक ज्ञानाभिलापी ग्रायः सर्वे सामान्य एवं

( २ )

वैष्णव गणको भी बहुत लाभ पहुंचेगा यह समिति स्वीकार करती है । श्रु. वै. वेलनाटीय छात्रगण प्रायः हिन्दीभाषा भाषी हैं इसलिये यह पुस्तक हिन्दी भाषामें लिखी गई है । द्वितीय कारण यहभी है कि हिन्दीभाषा भाषी वैष्णवोंकी साम्प्रदायिक हिन्दी पुस्तकोंकी मांग बहुत रहती हैं और आजतक इस भाषामें कोई ऐसी पुस्तक नहीं थी जिसमें प्रायः सब मोटी मोटी बातें आजांय इस लियें भी यह पुस्तक इस भाषामें लिखाई गई है । पुस्तक सर्वथा सराहनीय है । कर्ताने अच्छा श्रम किया है ।

श्रु. वै. वे. ब्रा. महासभा विद्यासमिति  
बढामंदिर—मुंबई.

---

---

